
 

 



 

  



 

  



 

Carta de Bienvenida  
Queridos líderes,  

Sean bienvenidos a este Modelo ONU ASOBILCA, y más específicamente a nuestra comisión 
de Cumbre de Líderes Mundiales (CLM). Somos Pavlos Charalambis y Nicolás Sarria, y seremos 
sus presidentes durante este modelo. Ambos somos estudiantes del Gimnasio la Co lina y 
desde muy pequeños fuimos inducidos a este mundo de los Modelos ONU y hemos 
desarrollado un profundo amor por él. Nosotros, más que nada, queremos dejar una huella 
duradera en cada uno de ustedes, queremos transformar la concepción que tengan del de bate 
y cambiarla para siempre. En nuestra trayectoria, nos hemos reconocido principalmente como 
excelentes delegados y esperamos que a través de nuestro trabajo podamos dejarles algo de 
nosotros; ya sea nuestra pasión o nuestras estrategias de argumentació n, esperamos 
brindarles una experiencia que no sea solo divertida, sino que también sirva como un momento 
formativo para sus vidas como futuros abogados, diplomáticos y miembros de nuestra 
sociedad.  

CLM es un comité que llevamos muy cerca al corazón, pero que a su vez sabemos que tiene 
sus retos. En esta comisión ya no serán delegados de ciertos países, sino que representarán a 
líderes y pensadores tanto del pasado como del presente. Habiendo personif icado estos 
personajes, ustedes debatirán sobre política, ética, y filosofía en el contexto de los temas que 
les serán presentados posteriormente. Pero, gran parte del ejercicio de este comité es poder 
extrapolar la posición (en ocasión limitada) de sus lí deres para aplicarla en contextos a los 
cuales el líder no se tuvo que enfrentar en su vida. Es una comisión que va a probar su 
conocimiento de historia, pero más que nada va a poner a prueba su capacidad de escucha y 
pensamiento crítico para construir arg umentos sólidos sin siempre depender de una opinión 
predispuesta por un país.  

A su vez, creemos que este comité expone un lado de las relaciones internacionales al cual no 
estamos acostumbrados, la perspectiva del común. Ya no pelearán desde la perspectiva de 
países que establecen un control hegemónico sobre millones de ciudadanos , sino que serán 
capaces de ver la lucha que miles de personas han emprendido para lograr lo que para ellos 
significa libertad. Y este tipo de pensamiento es precisamente lo que debería ser el producto 
del Modelo ONU, no nos debería enseñar a pensar cómo est os países que en su mayoría 
oprimen y subyugan a su gente. Por el contrario, hay que pensar cómo estos líderes que cada 
uno de ustedes representará, hay que pensar de forma clara e informada, hay que tener una 
visión de cómo el mundo tiene que cambiar y no  abandonarla nunca, ya que no hay mayor 
traición a uno mismo que abandonar su revolución, tan pequeña o insignificante que sea.  

Con el fin de rendir óptimamente en esta comisión les recomendamos informarse de política, 
historia y filosofía: vean videos, lean libros, o escuchen pódcast, pero entiendan la naturaleza 
interseccional de la historia y entender solo la pequeña burbuja de tu personaje no les hará 
sobresalir en esta comisión. Así que por lo menos, les recomendamos leer atentamente la guía 
que aquí les hemos elaborado, y no duden en preguntarnos si les surge alguna duda.  



 

Durante este proceso les estaremos brindando tanta ayuda como podamos, pero si quieren 
contactarnos pueden contactarnos a través del email clm.asobilca32@gmail.com.  

Es un honor presidir esta comisión, los estaremos esperando.  

Saludos,  

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

Introducción a la Comisión  
La Cumbre de Líderes Mundiales es una comisión única dentro de este modelo, que su 
principal propósito es reunir en un mismo lugar o espacio deliberativo a figuras históricas y 
contemporáneas con el fin de analizar unos problemas que trascienden épocas, id eologías y 
diversos sistemas políticos. La diferencia de esta comisión a comisiones tradicionales 
centrados en políticas de la actualidad es que esta permite el encuentro de líderes que están 
realmente distantes en el tiempo desde Alejandro Magno hasta Don ald Trump, lo que abre 
una gran ventana a debates que integran perspectivas filosóficas, éticas, políticas y 
socioculturales de distintas civilizaciones y contextos históricos y tienen gran relevancia, ya 
que radica en que al juntar temporalidades obliga a  los delegados a examinar las raíces 
profundas de los fenómenos humanos y sociales y no únicamente de las manifestaciones 
coyunturales.  
 
Esta comisión abordará temas que realmente no tienen una solución inmediata, precisamente 
porque su naturaleza es más filosófica y conceptual. El tema 1 es "La justificación de la violencia 
en contra de la oposición política" que examinará una constante hi stórica que atraviesa 
imperios, repúblicas poderosas y regímenes totalitarios y los obligará a confrontar nociones 
de poder, legitimidad, seguridad y moralidad a través de diferentes épocas. El tema 2 es "La 
existencia y posibilidad de una moralidad objeti va frente a la influencia del contexto cultural, 
histórico o político en la acción humana y social", tema que va a invitarlos a cuestionar si la ética 
puede considerarse del todo universal o sí está condicionada por factores externos al 
individuo. 
 
Los debates en esta comisión son especialmente importantes porque permiten confrontar 
visiones morales compatibles, examinar cómo cambia o se mantiene una idea de justicia a lo 
largo de todo el tiempo y explorar todas las tensiones entre poder y ética. Más  allá de buscar 
soluciones, esta comisión se enfoca en comprender los fundamentos de la conducta humana 
y todas las estructuras que han logrado definir todas las civilizaciones enteras. Esta 
profundidad conceptual convierte a esta comisión en un espacio pa ra el análisis demasiado 
crítico y el desarrollo de muchas habilidades argumentativas de alto nivel.  

 

 

 

 

 
 
 
 



 

Tema 1:  

La justificación de la violencia en contra 

de la oposición política  

 

Contexto Histórico:  

Durante toda la historia política contemporánea, la violencia, atentados o ataques directos 
en contra de la oposición se ha convertido en una herramienta muy común por los gobiernos 
que buscan la forma de permanecer en el poder o de erradicar cualquier cos a considerada 
como amenaza a la legitimidad. Pero este suceso se puede ver desde la antigüedad, tiene 
una gran importancia crítica en el siglo XX, cuando surgieron todos los totalitarismos 
europeos, transformaron la represión política en una práctica siste mática, institucionalizada y 
justificada con discursos de una “protección nacional” (Estructura de Trabajo, de E. en., 
2024) . Regímenes como el de la Alemania Nazi, la Italia fascista y la España de Francisco 
Franco que usaron argumentos de defensa del Estado, limpieza ideológica y una lucha en  
contra de los enemigos internos para legitimar el encarcelamiento, tortura y asesin ato de 
opositores políticos. En estos contextos, la violencia no se entendía como un exceso de 
discrepancias del sistema, en cambio,  se veía como un componente estructural del proyecto 
público   
 

Cuando empezó la Guerra Fría, la justificación de una violencia en contra de la oposición 
alcanzó una escala a nivel global. El enfrentamiento entre Los Estados Unidos y la Unión 
Soviética hizo que se creará un ambiente internacional en el que distintos go biernos utilizaron 
la amenaza del comunismo o del capitalismo como excusa para reprimir a sus adversarios, 
argumentando que la supervivencia del Estado dependía de eliminar cualquier foco de 
disidencia. Latinoamérica se convirtió en uno de los escenarios c on más representación para 
estas prácticas. Dictaduras como la de Chila a cargo de Augusto Pinochet en Chile, la Junta 
Militar en Argentina y todos los regímenes autoritarios de Brasil, Uruguay y Paraguay 
coordinaron unos procesos de represión a través de operaciones como el Plan Cóndor, 
mediante el cual se capturó, torturó, desapareció y ejecutó a miles de opositores con el 
pretexto de una lucha contra la subversión. La violencia contra la oposición se presentó no solo 



 

como legítima, sino también como un deber a nivel nacional o patriótico cuya finalidad era 
preservar toda la estabilidad nacional en contra de un enemigo ideológico.  

 
En África, lo que pasó después de la descolonización también estuvo muy marcado por el uso 
de una violencia como forma y mecanismo de un control político. La ausencia de instituciones 
sólidas, la disputa por el poder entre 
élites rivales y la fragilidad económica 
facilitaron que muchos líderes como Ldi 
Amin de Uganda o Mengitsu Haile 
Mariam en Etiopia justificaran todas las 
purgas internas, persecuciones y 
muchos asesinatos bajo un pret exto de 
consolidación de unidad nacional, 
defender la revolución no pode r evitar la 
infiltración de otras potencias 
extranjeras que pueden terminar 
tomando un rol de colonizador más que 
de solidaridad hacia una nación. En 
distintos casos, la violencia política se 
ha convertido en una extensión de muchos conflictos étnicos o territoriales, y los Estados ya 
asumieron que la represión era otra herramienta o método legítimo para evitar la desunión y el 
colapso social que puede terminar en una crisis hacia esa nación.  

El colapso de la Unión Soviética en 1991 dio inicio a una nueva era marcada debido a que 
salieron los autoritarismos híbridos en Europa del Este y Asia Central. Países tales como Rusia, 
Bielorrusia, Kazajistán y varios Estados caucásicos adoptaron sistemas  que mezclan 
instituciones democráticas superficiales con unas prácticas represivas muy profundas. La 
violencia en contra de la oposición se empezó a justificar y aún se justifica debido a los 
discursos sobre la defensa de la soberanía frente a la injerenc ia extranjera, la preservación del 
orden social o la lucha contra el extremismo. Por ejemplo, en Rusia, el poder estatal ha utilizado 
acciones policiales, judiciales y paramilitares en contra de los políticos opositores, periodistas 
y activistas, diciendo que representan gran amenaza a la seguridad nacional, esta misma 
historia es repetida en Corea del Norte, en donde la represión violenta es parte de la estructura 
del régimen y en Venezuela, donde el mismo gobierno ha presentado a la oposición como 
unos ag entes de desestabilización promovidos desde el exterior.  

 

A nivel internacional, este desarrollo de instrumentos jurídicos como la Declaración Universal 
de los Derechos Humanos (1948), el Pacto Internacional de Derechos Civiles y Políticos (1966), 
La convención contra la Tortura (1984) y el Estatuto de Roma (1998 ) ha buscado el límite y las 
sanciones del uso de una violencia estatal en contra de opositores. Pero, de igual forma, la 
existencia de estos tratados no ha sido un impedimento para el uso de esta práctica. Diversos 
gobiernos continúan justificando esta re presión como una respuesta excepcional ante unas 
situaciones que son supuestamente extraordinarias como por ejemplo conspiraciones 
internas, terrorismo, intentos de golpes de Estado o amenazas a la unidad nacional cosa que 



 

ha generado una tensión bastante constante entre el derecho internacional y la soberanía 
estatal especialmente dentro de contextos donde el poder ejecutivo controla las fuerzas 
armadas, los organismos de seguridad y el sistema judicial.  

El fenómeno también agrega a actores no estatales. Movimientos insurgentes, grupos 
armados y milicias han decidido recurrir a la violencia contra disidentes internos para poder 
controlar territorios y mantener cohesión ideológica, repitiendo dinámicas que al principio 
eran únicamente atribuidas a los Estados. Al mismo tiempo, las organizaciones de derechos 
humanos, órganos que son multilaterales como la Corte Penal Internacional y distintos 
mecanismos regionales como la OEA o como el Consejo de Europa se ha n logrado convertir 
en observadores y en denunciantes permanentes de estas prácticas, documentando su 
impacto sobre la estabilidad política, la seguridad ciudadana y la gobernabilidad democrática. 
En este entramado, la violencia contra la oposición se mant iene como una problemática global 
que su origen histórico revela huellas claras de un abuso de poder, una manipulación discursiva 
y erosiones sistemáticas hacia las libertades políticas fundamentales.  

Y por último, también están filósofos como Karl Popper que introduce en La sociedad abierta 
y sus enemigos, la idea de una “Paradoja de la tolerancia”, un principio que tiene como rol 
afirmar que una sociedad que es realmente tolerante no puede dejar que e xista una expansión 
limitada de movimientos o discursos abiertamente intolerantes, ya que estos pueden terminar 
afectando gravemente la propia tolerancia. Popper propone la violencia como una herramienta 
principal, pero sí sostiene que en situaciones extre mas las sociedades pueden legítimamente 
defenderse en contra de actores que busquen atentar contra el pluralismo democrático 
mediante unos métodos coercitivos o autoritarios. Esto conlleva que los límites a la tolerancia 
tienen que ser aplicados solamente cuando haya amenazas reales y notables en contra del 
orden democrático y no contra la oposición legítima.  

Lo problemático puede ser que muchos regímenes autoritarios han decidido incluir este 
principio justificando así la represión contra opositores que realmente no representan un gran 
peligro, en cambio, son una alternativa política. Con estos contextos esta narración estatal 
presenta a la oposición como bastante intolerante o desestabilizadora, cuando en verdad lo 
único que busca es legitimar el uso de la fuerza y normalizar la violencia como un recurso de 
control. Por esto mismo, aunque la paradoja de la tol erancia sí es un argumento válido para 
detener movimientos violentos o antidemocráticos, su terrible distorsión demuestra cómo los 
gobiernos pueden instrumentalizar otras teorías filosóficas para encubrir prácticas represivas.  

Situación Actual  

Actualmente, lo que es el fenómeno de la violencia en contra de la oposición política es 
manifestada como una realidad multifacética que mezcla unas prácticas de represión física, 
judicialización y mucha vigilancia digital. Los regímenes que buscan la viol encia ya no se 
manejan únicamente mediante unas detenciones clandestinas o desapariciones, cada vez 
muchos más emplean marcos legales otros procedimientos judiciales campañas de 
deslegitimación mediática y unas tecnologías de control para poder presentar a  la represión 
como una acción legal y proporcional frente a supuestas amenazas. Esa estrategia doble (Uso 
de la fuerza más “embalaje” jurídico institucional) hace bastante más difícil una visibilidad 
internacional del abuso y complica una posibilidad de re spuestas eficaces por parte de otros 



 

países externos, ya que el abuso se esconde detrás de una apariencia de normalidad legal y 
administrativa. En diversos casos la represión visible (impactos policiales, prisión de 
liderazgos) va muy acompañada de una persecución más sutil y permanente: cier re de 
espacios cívicos, asfixia financiera de ONG, campañas de difamación y censura en redes y 
medios.  

A un nivel global, los indicadores muestran más una tendencia que se sostiene como de 
retroceso democrático y expansión de la represión política. Muchos informes a nivel 
internacional coinciden en que la libertad política y civil ha disminuido bastante y d e forma 
continuada, muchos estudios y rankings muestran cómo se deteriora anualmente decenas de 
países y un número creciente de comunidades que están viviendo bajo restricciones muy 
severas ante la libertad de expresión y participación política. Estas medi ciones capturan no 
sólo incidentes aislados, sino procesos estructurales profundos, como el deterioro en la 
calidad electoral, la erosión de la independencia judicial y la concentración de poder en los 
ejecutivos, lo que permite a los gobiernos normalizar prácticas represivas con mínimas 
condenas internacionales severas.  

 

Esa regresión democrática es muy consistente en revisiones distintas, desde Europa del Este 
y Asia central, pasando por partes de África hasta América Latina y Asia meridional.  

Otra tendencia que es realmente importante es la judicialización o legalización de la represión, 
ya que los estados crean y usan leyes sobre “desinformación”, “traición”, “extremismo” o 
“seguridad nacional” que cuentan con definiciones bastante vagas que p ermiten imputar 
cargos penales a líderes opositores, periodistas y otros defensores de derechos. Esta forma 
de operar intenta conseguir dos efectos, el primero es dar una cobertura formal a la represión 
para neutralizar críticas internas y externas y la se gunda es dañar la confianza en los 
mecanismos judiciales como unos garantes de la justicia. Ya como consecuencia, la 
persecución se convierte en algo más difícil de desactivar con unas herramientas diplomáticas 
normales, ya que en apariencia, el proceso si gue procedimientos más legales, aunque 
realmente manipulados, y el argumento oficial es que se actúa bajo la jurisdicción, es decir 
dentro del Estado de derecho. La gran expansión de estados de excepción y la extensa 
normalización de medidas de emergencia prolongadas han influido en el aceleramiento de 
este fenómeno en unos contextos distintos como regímenes híbridos y autocracias abiertas.  

A esto también se le suma una revolución tecnológica aplicada a la represión, la vigilancia 
masiva, el uso de software de espionaje, muchas herramientas de reconocimiento facial y la 
manipulación algorítmica de una información que permiten a los gobiernos detectar, perseguir 
y desacreditar a muchos opositores con una precisión y persistencia inéditas. El control digital 
genera una reducción al costo político de la represión, ya que es mucho menos visible, más 
selectiva y genera efectos de autocensura entre varios ciudadanos y movimientos sociales. Al 
mismo tiempo, la difusión de narrativas de “seguridad” que asocian protesta o disidencia con 
crimen, terrorismo o caos social habilita la aceptación pública o al menos la resignación frente 
a medidas estrictas. la convergencia entre herramientas tecnológicas y marcos legales que 
permiten configurar un arsenal lo suficientemente capaz de neutralizar la oposición política 
tanto en la calle como en el terreno informativo.  



 

Distintas regiones y casos muy 
concretos muestran cómo estas 
dinámicas se mezclan en la práctica. En 
Europa del Este y Asia Central, 
podemos ver una consolidación de 
regímenes híbridos que sostienen una 
apariencia electoral, pero persiguen a 
adversarios me diante procesos 
judiciales y controles mediáticos. En 
Latinoamérica ciertos países han 
demostrado retrocesos institucionales 
que hacen mucho más fáciles la 
criminalización del disenso y la 
cooptación de poderes del Estado, 
Venezuela y Nicaragua usualmente se 
citan como ejemplos claros donde se 
ha perseguido la oposición política con 
distintos cargos penales sistemáticos, 
control estatal de instituciones y otras 
limitaciones al derecho de reunión. En 
Asia y África las lógicas son distintas, en 
algunos países  las medidas represivas 
se pueden combinar con otros 
conflictos armados u otras tensiones 
étnicas que puedan justificar 
operaciones de seguridad con mucho 
impacto en opositores civiles. Estos 
ejemplos de contextos hace imposible 
no generalizar, la represió n adopta 
formas diversas según la historia 
nacional, las capacidades estatales y las 
alianzas internacionales.  

La respuesta internacional es bastante diversa y frecuentemente insuficiente frente a la 
sofisticación de la represión contemporánea. Ya que, por un lado, mecanismos como 
sanciones dirigidas (listas Magnitsky), congelamientos de activos, muchos vetos de vi sados y 
otros movimientos de denuncia por parte de las ONG y organismos multilaterales han logrado 
de forma significativa el aumentar y se han convertido en acciones más frecuentes. En 2024 
Estados y entidades multilaterales ampliaron otras designaciones p or violaciones en contra de 
los derechos humanos a un número creciente de individuos en distintas partes del mundo . 
Esas medidas lo que buscan es poder responsabilizar a actores concretos como militares, 
funcionarios o empresarios y romper la impunidad. S in embargo, su alcance es bastante 
limitado, ya que aunque logra aislar a dirigentes y ejercer presión simbólica, no siempre puede 
modificar la conducta de regímenes con fuertes apoyos políticos o con capacidad de resistir 
costos económicos diplomáticos. A demás, la selectividad geopolítica en la aplicación de 
sanciones y la falta de una coalición amplia reducen de forma grande su disuasión.  



 

Por otro lado, organismos como la Corte Penal internacional, el Consejo de Derechos 
Humanos de la ONU, la Unión Europea y la OEA tienen un papel importante de fiscalización, 
documentación y en muchas ocasiones de intervención normativa, pero, sus herramien tas 
dependen de la cooperación estatal y de equilibrios políticos entre grandes potencias. Los 
procesos de investigación internacionales pueden ser largos y politizados y en bastantes 
ocasiones la acción exterior se ve muy contenida por cálculos estratégic os (intereses 
comerciales, alianzas militares y veto diplomático) lo que deja a muchas víctimas sin 
reparación efectiva, de la misma forma al mismo tiempo, se observan iniciativas innovadoras 
de la sociedad civil y coaliciones transnacionales que combinan litigio estratégico, mapeo de 
abusos y campañas de incidencia para poder lograr consecuencias más prácticas, presión 
sobre bancos para poder cortar los flujos ilícitos, exposición pública de redes de represión o 
litigios en foros internacionales. Estas res puestas muestran la capacidad de adaptación, pero 
enfrentan un adversario que también se puede adaptar y profesionalizar a su aparato de 
control.  

Y finalmente, todo esto está muy condicionado por factores geopolíticos y económicos que 
hacen mucho más fácil la resiliencia de regímenes represores. El apoyo o la indiferencia de 
potencias externas bien sea por intereses estratégicos comerciales o por ri validades 
internacionales pueden proporcionar a estos gobiernos recursos, tecnológicos o protección 
diplomática que hacen mucho más suave el impacto de sanciones y denuncias, de igual forma, 
la polarización interna, las crisis económicas y la fragmentación  de las sociedades civiles hacen 
menos la capacidad de movilización en contra de la represión. En un entorno global donde las 
normas y los instrumentos de derechos humanos compiten con intereses estatales y 
económicos, la protección efectiva de la oposició n política exige tanto herramientas de 
contención como sanciones, litigio o documentación como estrategias de fortalecimiento 
institucional como la independencia judicial, medios libres, protección de testigos y activistas. 
La mezcla de estas medidas preve ntivas, punitivas y de resiliencia democrática es la única vía 
plausible para limitar el uso de la violencia política en el mediano plazo.  

 

Caso de Estudio: Asesinato de Charlie Kirk  

El Asesinato de Charlie Kirk, un activista y comentarista político del partido conservador 
estadounidense, es un caso de estudio crucial para poder entender la polarización, la violencia 
política y el ecosistema de una alta desinformación que va a alta vel ocidad en este entorno 
contemporáneo. Este evento no fue simple y solamente un acto criminal, en cambio, fue algo 
que se transformó casi que de forma inmediata en un artefacto político, exponiendo de forma 



 

clara las fallas en la seguridad de los 
eventos públicos y la rapidez con la 
que se construyen narrativas 
enfrentadas en la esfera pública y las 
redes sociales.  

Descripción Cronológica  

Charlie Kirk de 31 años, fundador de la 
organización juvenil conservadora 
Turning Point USA, estaba en medio 
de un debate público el 10 de 
septiembre de 2025 en el campus de 
la Utah Valley University (UVU) en 
Orem, Utah, casi que a las 12:23, 
mientras inte ractuaba con un 
miembro de la audiencia, un 
francotirador disparó una sola bala 
desde la azotea de un edificio cercano (Kekatos, M., Alcini, C., & Geho, L., 2025). La bala 
impactó fatalmente a Charlie en el cuello (Brooks y Ayelén Oliva*, D., 2025).  

Casi que de forma inmediata se desató un pánico entre los 3.000 espectadores y debido a 
esto se impuso un confinamiento en el campus (Associated Press, 2025). Las fuerzas de 
seguridad realizaron una intensa búsqueda del atacante, quien logró huir saltando del tejado 
hacia una zona boscosa. Al día siguiente, las autoridades encontraron el arma del crimen, un 
rifle abandonado en el área boscosa, junto con pruebas como huellas dactilares y videos de 
vigilancia (Martinez, S. B., 2025).  

1. El 12 de septiembre de 2025, tras una intensa cacería humana, Tyler James Robinson, 
de 22 años, residente de Utah, se entregó a las autoridades (Kekatos, M., Alcini, C., & 
Geho, L., 2025). Después, los fiscales presentaron cargos graves en contra de 
Robins on, incluyendo asesinato agravado y anunciando que buscarían la pena de 
muerte en el caso (Associated Press, 2025).  

2. El asesinato tuvo un impacto político y social demasiado grande, ya que generalizó una 
condena de líderes de ambos partidos, pero al mismo tiempo, figuras de la derecha 
culparon de inmediato a la izquierda radical por el acto intensificando de mayor forma 
la polarización política (Leingang, R., 2025).  

3. Este suceso trajo al mundo varios desafíos para la sociedad, entre estos están:  
4. La seguridad de eventos públicos: La naturaleza de este ataque demostró todas las 

debilidades de la seguridad en los eventos al aire libre, lo que llevó a una reevaluación 
de protocolos para protección para estas figuras públicas, claro está que esto no 
debería suceder, ya que todo el mundo debería expresarse de forma libre sin sentir 
ningún miedo siempre y cuando se haga con respeto (BrooksAyelén Oliva D., 2025).  

5. Desinformación política y teorías de conspiración. Este problema fue un ejemplo claro 
de todas las narrativas falsas y politizadas (como las teorías promovidas por algunos 
comentaristas) pueden circular y fijarse rápidamente, superando a la información ofi cial 
y complicando toda la investigación (Leingang, R., 2025).  



 

6. El ciclo de la violencia política. Este suceso hizo renacer el mismo debate sobre la 
responsabilidad de la retórica política divisiva en el fomento de la violencia, sin importar 
la motivación final del agresor, ya que a fin de cuentas lo único que esto log ra es 
demostrar que la represión de palabra y acciones siempre existirán y las personas son 
acomplejadas por hablar y dar su opinión, la política se ha convertido en un campo de 
batalla donde todo se justifica y el fin comienza a legitimar los medios, la v iolencia 
inevitablemente genera daños colaterales, como ilustra trágicamente el caso de 
Charlie Kirk, quien dejó a su esposa e hijos sin padre (Harp, J., 2025; Armadillo, E., 
2025).  

Como lección para este debate, este mismo caso subraya la urgencia de que los líderes 
públicos sepan moderar el lenguaje en tiempos de crisis para evitar la escalada de violencia, 
pero, también resalta la necesidad de un enfoque crítico en la calidad de de rechos humanos 
que están estipulados, aunque las personas están obligadas a respetar los derechos humanos, 
la política logra eludirlos mediante vacíos legales o nuevas normativas que los contradicen, 
abriendo la puerta a conflictos que solo se resuelven co n violencia, como el asesinato de 
Charlie Kirk (Hassan, T., 2023; civil liberties, s/f).  

 

Puntos Clave  

● Cómo los gobiernos trazan la línea entre seguridad nacional y represión política.  
● El papel de la polarización en normalizar la violencia contra opositores.  
● El asesinato de Charlie Kirk como indicador del aumento de la violencia política.  
● La desinformación y los discursos extremos como motores de radicalización.  
● La impunidad como factor que permite que estos ciclos de violencia se repitan.  
● La influencia y respuesta de la comunidad internacional ante estos casos.  
● Los límites de la soberanía cuando hay violaciones sistemáticas a derechos humanos.  
● La vulnerabilidad creciente de la prensa, activistas y sociedad civil crítica.  

 

Preguntas Orientadoras  

● ¿Cómo distinguir entre el uso legítimo de la fuerza y la represión política contra la 
oposición?  

● ¿De qué manera la polarización social aumenta el riesgo de violencia política?  
● ¿Qué responsabilidades tiene el Estado para proteger a figuras políticas, incluso 

cuando son controversiales?  
● ¿Cómo influyen la desinformación y los discursos de odio en justificar actos de 

violencia? 
● ¿Qué mecanismos internacionales pueden intervenir cuando un Estado no protege a la 

oposición?  
● ¿Hasta qué punto la soberanía nacional puede limitar la acción internacional ante 

abusos graves?  
● ¿Qué medidas pueden reducir la impunidad en casos de violencia política?  



 

● ¿Cómo puede la sociedad civil fortalecer la protección de la oposición en contextos de 
riesgo? 
 

Referencias  

Hassan, T. (2023, noviembre 16). World Report 2024 . Human Rights Watch. 
https://www.hrw.org/world-report/2024?utm_source   

civil liberties. (s/f). The mounting damage of flawed elections and armed conflict . 
Freedomhouse.org. Recuperado el 1 de diciembre de 2025, de 
https://freedomhouse.org/sites/default/files/2024 -
02/FIW_2024_DigitalBooklet.pdf?utm_source   

Metz, S. (2025, abril 16). A new report says Tunisia has dramatically expanded the use of 
politically motivated arrests . AP News. https://apnews.com/article/tunisia -arrests-dissent -
human-rights-f22aebbe7b2cb6d228d909215d3ccb5c   

Ahmed, K. (2024, mayo 22). More than half the world cannot speak freely, report finds. The 
guardian. https://www.theguardian.com/global -development/article/2024/may/22/more -
than-half-the-world-cannot-speak -freely-report-finds  

Venezuela . (s/f). United States Department of State. Recuperado el 1 de diciembre de 2025, 
de https://www.state.gov/reports/2022 -country-reports-on-human-rights-
practices/venezuela/   

State Department. (s/f). Global Magnitsky Human Rights Accountability Act annual report. En 
Federal Register . https://www.federalregister.gov/d/2025 -04530   

Hassan, T. (2025, enero 16). World Report 2025 . Human Rights Watch. 
https://www.hrw.org/world-report/2025?utm  

(S/f). Politico.com. Recuperado el 1 de diciembre de 2025, de 
https://www.politico.com/news/2024/09/17/democracy -declined -for-8th-straight-year-
around-the-globe -institute-finds-00179470?utm  

Kekatos, M., Alcini, C., & Geho, L. (2025, septiembre 12). Charlie Kirk shooting: A visual timeline 
of how it unfolded . ABC News. https://abcnews.go.com/US/visual -timeline-charlie-kirk-
shooting -unfolded/story?id=125478526&utm_ 

Associated Press. (2025, septiembre 15). What to know about the aftermath of Charlie Kirk’s 
assassination . PBS News. https://www.pbs.org/newshour/nation/what-to-know-about-the-
aftermath-of-charlie-kirks-assassination?utm   

Leingang, R. (2025, septiembre 10). Charlie Kirk’s death shows political violence is now a 
feature of US life. The guardian . https://www.theguardian.com/us-news/2025/sep/10/charlie -
kirk-shooting -political-violence   

https://www.hrw.org/world-report/2024?utm_source
https://freedomhouse.org/sites/default/files/2024-02/FIW_2024_DigitalBooklet.pdf?utm_source
https://freedomhouse.org/sites/default/files/2024-02/FIW_2024_DigitalBooklet.pdf?utm_source
https://apnews.com/article/tunisia-arrests-dissent-human-rights-f22aebbe7b2cb6d228d909215d3ccb5c
https://apnews.com/article/tunisia-arrests-dissent-human-rights-f22aebbe7b2cb6d228d909215d3ccb5c
https://www.theguardian.com/global-development/article/2024/may/22/more-than-half-the-world-cannot-speak-freely-report-finds
https://www.theguardian.com/global-development/article/2024/may/22/more-than-half-the-world-cannot-speak-freely-report-finds
https://www.state.gov/reports/2022-country-reports-on-human-rights-practices/venezuela/
https://www.state.gov/reports/2022-country-reports-on-human-rights-practices/venezuela/
https://www.federalregister.gov/d/2025-04530
https://www.hrw.org/world-report/2025?utm_source=chatgpt.com
https://www.politico.com/news/2024/09/17/democracy-declined-for-8th-straight-year-around-the-globe-institute-finds-00179470?utm_source=chatgpt.com
https://www.politico.com/news/2024/09/17/democracy-declined-for-8th-straight-year-around-the-globe-institute-finds-00179470?utm_source=chatgpt.com
https://abcnews.go.com/US/visual-timeline-charlie-kirk-shooting-unfolded/story?id=125478526&utm_source=chatgpt.com
https://abcnews.go.com/US/visual-timeline-charlie-kirk-shooting-unfolded/story?id=125478526&utm_source=chatgpt.com
https://www.pbs.org/newshour/nation/what-to-know-about-the-aftermath-of-charlie-kirks-assassination?utm
https://www.pbs.org/newshour/nation/what-to-know-about-the-aftermath-of-charlie-kirks-assassination?utm
https://www.theguardian.com/us-news/2025/sep/10/charlie-kirk-shooting-political-violence
https://www.theguardian.com/us-news/2025/sep/10/charlie-kirk-shooting-political-violence


 

Martinez, S. B. (2025, septiembre 10). Murió Charlie Kirk: las autoridades liberaron a un 
sospechoso y sigue la búsqueda del asesino . infobae. https://www.infobae.com/estados -
unidos/2025/09/10/en -vivo-murio-charlie-kirk/?utm  

Armadillo, E. (2025, julio 14). Violencia + política = más que una explicación, un debate . El 
Armadillo. https://elarmadillo.co/glosario/violencia -politica-mas-que-una-explicacion -un-
debate/   

Violencia política . (s/f). Tecnos.es. Recuperado el 2 de diciembre de 2025, de 
https://www.tecnos.es/libro/semilla -y-surco/violencia -politica-lesley-ann-daniels-
9788430981366/   

Brooks y Ayelén Oliva*, D. (2025, septiembre 10). Charlie Kirk: Asesinan en un evento en una 
universidad de EE.UU. al activista conservador y aliado de Trump. BBC . 
https://www.bbc.com/mundo/articles/cx20yqd3l9zo   

Harp, J. (2025, septiembre 10). Charlie Kirk’s family guide: Meet the conservative 
commentator’s wife Erika Frantzve and their 2 kids . Yahoo Entertainment. 
https://www.yahoo.com/entertainment/celebrity/articles/charlie -kirk-family-guide-meet-
213809155.html?guccounter=1&guce_referrer=aHR0cHM6Ly93d3cuZ29vZ2xlLmNvbS8&guce
_referrer_sig=AQAAAIeh6rXennKylMzSxjE5yhtv_teyS4stDN7mf77zQ -
iBNPCwS2Q6qtiUJr6uWSz7nknQtT8TYy H9POxpX8NilGdCq3VilwnjkXVcRd9XyvkYeO79wXLly
v5qyi5fGigiaG5aV0bLyz57qkLrMQ0p5ur6z6BeZVGkuka1E06uNfD9   

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.infobae.com/estados-unidos/2025/09/10/en-vivo-murio-charlie-kirk/?utm
https://www.infobae.com/estados-unidos/2025/09/10/en-vivo-murio-charlie-kirk/?utm
https://elarmadillo.co/glosario/violencia-politica-mas-que-una-explicacion-un-debate/
https://elarmadillo.co/glosario/violencia-politica-mas-que-una-explicacion-un-debate/
https://www.tecnos.es/libro/semilla-y-surco/violencia-politica-lesley-ann-daniels-9788430981366/
https://www.tecnos.es/libro/semilla-y-surco/violencia-politica-lesley-ann-daniels-9788430981366/
https://www.bbc.com/mundo/articles/cx20yqd3l9zo
https://www.yahoo.com/entertainment/celebrity/articles/charlie-kirk-family-guide-meet-213809155.html?guccounter=1&guce_referrer=aHR0cHM6Ly93d3cuZ29vZ2xlLmNvbS8&guce_referrer_sig=AQAAAIeh6rXennKylMzSxjE5yhtv_teyS4stDN7mf77zQ-iBNPCwS2Q6qtiUJr6uWSz7nknQtT8TYyH9POxpX8NilGdCq3VilwnjkXVcRd9XyvkYeO79wXLlyv5qyi5fGigiaG5aV0bLyz57qkLrMQ0p5ur6z6BeZVGkuka1E06uNfD9
https://www.yahoo.com/entertainment/celebrity/articles/charlie-kirk-family-guide-meet-213809155.html?guccounter=1&guce_referrer=aHR0cHM6Ly93d3cuZ29vZ2xlLmNvbS8&guce_referrer_sig=AQAAAIeh6rXennKylMzSxjE5yhtv_teyS4stDN7mf77zQ-iBNPCwS2Q6qtiUJr6uWSz7nknQtT8TYyH9POxpX8NilGdCq3VilwnjkXVcRd9XyvkYeO79wXLlyv5qyi5fGigiaG5aV0bLyz57qkLrMQ0p5ur6z6BeZVGkuka1E06uNfD9
https://www.yahoo.com/entertainment/celebrity/articles/charlie-kirk-family-guide-meet-213809155.html?guccounter=1&guce_referrer=aHR0cHM6Ly93d3cuZ29vZ2xlLmNvbS8&guce_referrer_sig=AQAAAIeh6rXennKylMzSxjE5yhtv_teyS4stDN7mf77zQ-iBNPCwS2Q6qtiUJr6uWSz7nknQtT8TYyH9POxpX8NilGdCq3VilwnjkXVcRd9XyvkYeO79wXLlyv5qyi5fGigiaG5aV0bLyz57qkLrMQ0p5ur6z6BeZVGkuka1E06uNfD9
https://www.yahoo.com/entertainment/celebrity/articles/charlie-kirk-family-guide-meet-213809155.html?guccounter=1&guce_referrer=aHR0cHM6Ly93d3cuZ29vZ2xlLmNvbS8&guce_referrer_sig=AQAAAIeh6rXennKylMzSxjE5yhtv_teyS4stDN7mf77zQ-iBNPCwS2Q6qtiUJr6uWSz7nknQtT8TYyH9POxpX8NilGdCq3VilwnjkXVcRd9XyvkYeO79wXLlyv5qyi5fGigiaG5aV0bLyz57qkLrMQ0p5ur6z6BeZVGkuka1E06uNfD9
https://www.yahoo.com/entertainment/celebrity/articles/charlie-kirk-family-guide-meet-213809155.html?guccounter=1&guce_referrer=aHR0cHM6Ly93d3cuZ29vZ2xlLmNvbS8&guce_referrer_sig=AQAAAIeh6rXennKylMzSxjE5yhtv_teyS4stDN7mf77zQ-iBNPCwS2Q6qtiUJr6uWSz7nknQtT8TYyH9POxpX8NilGdCq3VilwnjkXVcRd9XyvkYeO79wXLlyv5qyi5fGigiaG5aV0bLyz57qkLrMQ0p5ur6z6BeZVGkuka1E06uNfD9


 

Tema 2:  

La existencia y posibilidad de una 

moralidad objetiva frente a la influencia 

del contexto cultural, histórico o 

político en la acción humana y social  

 

Contexto Histórico  

 
A lo largo de toda nuestra historia hemos 
intentado definir que está bien y que está 
mal. Esto con el gran propósito de regular 
nuestro comportamiento para poder vivir 
en sociedad. Esto se ha logrado a través de 
los sistemas legales que hemos 
establecido, los cuales dictan que es y no es 
permisible dentro de una sociedad, y ahora 
con el auge de la globalización se han 
podido generar leyes internacionales que 
son vigentes hasta en el más recóndito lugar del 
planeta tierra. Pero de igual manera, a lo largo de 
toda nuestra historia, siempre ha surgido alguien que 
pregunta “¿Según quién?”. Por ejemplo, se sabe que matar es ilegal, eso es verdad en 
Colombia, al igual que en Japón y en casi todo lugar de la tierra. Pero si alguien mata a una 
persona que ha matado a millones, ¿De verdad hizo algo malo y según qué o qui én se dicta si 
lo que hizo fue malo o no? Aquí entra la pregunta que nos introduce al concepto de una moral 
universal, ¿Existe alguna forma de crear un sistema que nos dicte si un acto fue objetivament e 
malo o bueno, ignorando cualquier sesgo que el ser humano pueda tener?  
 
El universalismo moral (también llamado objetivismo moral) es la postura metaética que 
sostiene que existen un conjunto de normas o valores éticos que aplican a todos los seres 
humanos sin importar su raza, religión, cultura, género, nacionalidad u otras c aracterísticas 
diferenciales (Chu, 2014). Ahora, esta postura ha sido abordada de muchas maneras; ha habido 
personas que han explicado esta moral objetiva a través de la razón humana, el valor inherente 
de un ser humano, o por mandatos divinos que son por su naturaleza objetiva. De igual manera, 
ha habido quienes critican esta postura y mantienen que la moral no puede ser objetiva, y, por 
el contrario, es relativa. En esta guía se expondrán las diferentes concepciones del 
universalismo moral según el orden de su aparición  a través de la historia, al igual que sus 
criticismos, y después se mostrarán brevemente las principales concepciones relativistas.  



 

 
1. Ética universalista antigua (siglo VI –IV a. C.)  
 

En la antigüedad muchos de los sistemas éticos toman como base la virtud, y la base 
moral que tiene los actos virtuosos. A su vez, no suelen depender de un dios como base de su 
sistema moral, ya que no había sido establecida la hegemonía de ninguna religió n en particular, 
sino que se mantenían pequeñas tradiciones religiosas en las diferentes sociedades. Por otro 
lado, los griegos empezaron a desarrollar una cultura filosófica rampante de donde nacieron 
varias concepciones de la moral universal, pero estas son unidas por la importancia que le 
daban a la razón y la virtud.  
 

● Budismo temprano  
La ética en el budismo parte de un fundamento racional: todos sufrimos 

(Dukkha). De igual manera, reconocen que todos los humanos están interconectados 
a través de sus acciones, siendo que lo que uno haga causa una reacción en el otro. El 
reconocimiento de  estas dos verdades nos lleva a una moral universal que se basa en 
mitigar el sufrimiento tanto para nosotros como para los demás, tomando decisiones 
racionales con este propósito (Centro Budista Triratna, s.f.).   
 

El budismo también establece cinco preceptos mínimos (Pañcaśīla) que se 
tienen que seguir para vivir una vida plena y ética.  
 

Primeramente, no generar ningún daño físico o matar a ningún ser. Este 
precepto nace del respeto inherente que los budistas le tienen a toda la vida, no solo a 
los humanos. Por ende, hacer un daño deliberado es perpetuar el sufrimiento e ir en 
contra de la  vida. 
 

Segundo, no tomar lo que no ha sido dado (o no robar). Este precepto se 
extiende a prácticas como la explotación o el aprovechamiento del prójimo o hacer 
trampa con el propósito de lucrar u obtener un beneficio injusto. Esto se basa en la idea 
que no hay q ue explotar ni de la naturaleza o del otro, ya que la felicidad y plenitud no 
viene de los bienes materiales que al fin de cuentas solo crean más enemigos, sino de 
las relaciones que uno entabla con todo lo que le rodea.  
 

Tercero, abstenerse de la conducta sexual incorrecta. Usualmente, esto no es 
entendido como tradicionalmente lo es en las religiones occidentales, es decir, no 
tiene tanto que ver con el celibato, sino en la práctica responsable y moral de los actos 
sexuales. Teniendo esto en cuenta prácticas irresponsables dentro del budismo 
incluirían: manipular a alguien para que tenga sexo contigo, tener sexo con alguien sin 
su consentimiento, tener sexo con alguien que tiene ya una pareja, explotación de 
menores, y pro stitución forzada. Esto porque las prácticas sexuales irresponsables 
generan gran daño emocional y posiblemente físico que van en contra de las relaciones 
saludables entre humanos.  
 

Cuarto, no mentir ni manipular con las palabras. Esto otra vez se devuelve a la 
minimización del sufrimiento, proteger la verdad a la larga siempre minimiza el 



 

sufrimiento, según los budistas. Pero, a su vez, no hay que utilizar la verdad para herir a 
los demás, sino ser gentil y compasivo con la verdad para proteger al prójimo. Escoger 
el momento adecuado para decir las cosas y quizás omitir detalles que puedan ser 
innecesariamente dañinos no se considera mentir.  
 

Quinto y último, no nublar la mente con sustancias psicoactivas. Esto otra vez 
no está visto desde el puritanismo, sino porque el abuso de sustancias como el alcohol 
pueden nublar el pensamiento y llevar a acciones irresponsables que no toman en 
cuenta el bienestar de uno o de los demás. Hay que estar lo suficientemente lúcido 
para poder llevar a cabo los preceptos previamente mencionados.   
 

El Budismo como sistema ético ha sido 
fuertemente criticado por su falta de rigor en 
torno a sus juicios morales. Primero, el Budismo 
no tiene un fundamento ético claro (ya sea un 
dios o la razón), sino que es puramente 
pragmático, buscando “reducir el suf rimiento” lo 
cual es muy subjetivo y no puede servir como 
fundamento moral. Por otro lado, también ha sido 
criticado por su uso de la intención como 
discriminante de la moral. Un acto no es inmoral 
por el acto per se, sino por la intención que se 
tuvo al m omento (Sharaf, 2024). Esto se puede 
ver por ejemplo en su concepción de la mentira, aunque uno mienta u omita la verdad 
completa con una buena intención, esto puede generar daño a la larga. Los sistemas 
éticos modernos demandan responsabilidad por las consecuencias de las acciones 
que se tom an y la intención no puede ser tomada como único determinante de la 
moralidad.  
 
 

● Socráticos  
Por socráticos se entiende a Sócrates y todos sus contribuidores que fueron 

responsables de escribir sus ideas. Pero en esta sección solo se va a hablar de Platón, 
ya que fue quien sistematizó el pensamiento ético de Sócrates. La ética de los 
socráticos pa rte de un axioma central en donde se entiende que la virtud es sinónimo 
de conocimiento y que todo mal viene del desconocimiento y la ignorancia (Nails, 
2005). Sócrates creía que el bien era algo objetivo, y que a su vez era un ente metafísico 
que tenía qu e ser conocido al igual que los dioses a través de un constante 
cuestionamiento, esto fue expresado en su famosa cita: "la vida sin examen no vale la 
pena vivir".  
 

Habiendo entendido esto podemos entender su ética a grosso modo. Sócrates 
creía que el bien era objetivo y podía ser conocido a través de nuestra razón, el 
conocimiento es el entendimiento de este bien, y la virtud es la aplicación de este 
conocimiento. Te niendo esto en cuenta, Sócrates también creía en el intelectualismo 



 

moral, esto queriendo decir que si uno sabe que está bien hará esto mismo, nadie hace 
mal porque quiere hacer mal, sino porque desconoce el bien.  
 

Sócrates, a su vez, decía que posee mayor importancia el alma que el cuerpo, 
ya que esta es inmortal y metafísica, significando que está más cerca a la divinidad, la 
verdad, y el bien. Por esto mismo, él decía que hay que nutrir el alma y no cometer actos 
malos bajo ningún concepto ya que esto hería directamente al alma. Siguiendo esta 
lógica, para los socráticos es preferible vivir un mal que cometerlo, ya que cometer un 
mal es actuar de forma no virtuosa, lo cual la aleja del bien y no nos permite ser fel ices 
y vivir de forma plena (Baquero, 2019).  

 
Este sistema ético ha sido fuertemente criticado 

por su idealización de varios conceptos y naturaleza 
abstracta. Por un lado, y dado a la experiencia cotidiana 
de todos los seres humanos, se puede saber que las 
personas a veces actúan mal, aun así sepan lo  que es 
correcto. Esto tiene un fundamento científico desde la 
psicología y el subconsciente de Freud. Los humanos no 
siempre actúan lógicamente, sino que a veces actúan 
por pasiones o instintos que los llevan a cometer actos 
que no son virtuosos. Esta crí tica fue erguida 
primeramente por Aristóteles (Filosofia & co, 2025). Este 
sistema también ha sido criticado por su naturaleza 
abstracta. La concepción del bien es extremadamente 
dependiente a contextos culturales y religiosos, por lo 
cual no establece un buen fundamento universal sobre el 
cual todos los humanos aprendan a comportarse. De 

igual manera, Sócrates sólo propició formas en las cuales los individuos 
deberían basar su comportamiento, mas no establece un sistema 
comprehensivo en el cual se entienda  también como tiene que actuar el 
Estado.  

 
● Aristotélicos  

Para entender la ética de Aristóteles primero tenemos que entender unos 
conceptos básicos de su filosofía. Aristóteles mantenía que toda acción tiene un fin. El 
fin de trabajar es ganar dinero, el fin de ir al gimnasio es volverse más fuerte, y así. Pero 
observó que todo “fin” podía convertirse en un medio y que por ende debía existir un 
fin supremo. Él dijo que el fin último de toda vida es la felicidad o eudaimonía. La 
felicidad se persigue como fin, no hay ninguna utilidad posterior a conseguir la felici dad, 
solo ser feliz (Blanco, 2020).  
 
Llegado a este punto, él se preguntó cómo se llega a la eudemonía. Aristoteles llegó a 
la conclusión de que se llega a esta realizando lo que es propio a cada ser. La facultad 
que es propia al hombre es la razón, ya que ningún otro ser en la tierra posee e sa 
facultad. Por ende la búsqueda de la razón y la utilización de la razón de una forma 
excelente será como encontramos la eudemonía o la felicidad.   



 

 
Aristóteles identifica tres partes del alma: vegetativa, sensitiva y la razón. 

Nuestra alma vegetativa será la que alberga nuestros instintos, lo que naturalmente 
sentimos para mantenernos vivos, ya sea el hambre o el sueño. Aristóteles dice que 
nosotros n o tenemos control racional sobre ella y que por ende no deberían ser 
tomadas en cuenta cuando se trata de la virtud del ser humano. Por otro lado, tenemos 
nuestra alma sensitiva, la cual tiene dentro de sí todas nuestras emociones y pasiones, 
estas incluye n: el deseo, la ira, la tristeza, al igual que la valentía y la generosidad 
(Gutiérrez, 2018). Aristóteles decía que nosotros sí tenemos control moderado de 
estos atributos y por ende pueden ser tomados en cuenta en nuestras virtudes. Por 
último tenemos a la razón, la cual es una facultad única a los humanos y por ende es 
esencial para llegar a la eudemonía.  
 

Dicho esto, Aristóteles distingue 
entre dos tipos de virtudes: las virtudes 
éticas y las virtudes dianoéticas. Las virtudes 
éticas tienen que ver con la parte sensible de 
nuestra alma. Él dice que estas virtudes 
tienen que ser entrenadas y desarrolladas 
con la creación de hábitos para obtener 
estas virtudes. Por ejemplo, hay que hacer 
justicia repetidamente para ser justos y hay 
que hacer actos generosos 
consistentemente para ser generosos. Estas 
virtudes éticas consisten en ser el punto 
medio entre dos vic ios, ser un punto de 
equilibrio: ser valiente es el punto medio 
entre ser temerario y ser cobarde. Aunque Aristóteles recalca que este punto medio 
depende de la persona.  
 

Por otro lado, existen las virtudes dianoéticas que tienen que ver con la razón. 
Estas son virtudes racionales que se relacionan directamente con la obtención de 
conocimiento y sabiduría. Aristóteles identificó 5 virtudes dianoéticas principales: 
Episteme (ciencia), Techne (técnica), Fronesis (prudencia), Nous (conocimiento 
intuitivo) y Sophia (sabiduría). A diferencia de las virtudes éticas, estas virtudes no 
pueden ser desarrolladas a través de la repetición, sino que tienen que ser 
desarrolladas a través  de la enseñanza, la reflexión y la experiencia intelectual. Según 
Aristóteles estas son las virtudes que nos llevan a la verdad y a la realización completa 
de nuestras vidas, permitiéndonos llegar a la eudemonía (Giraldo et al, 2014)..  
 

Habiendo entendido todo esto podemos comprender que la ética aristotélica 
se basa en la búsqueda de la felicidad, la cual es lograda a través de la virtud. Por esto 
mismo tenemos que ejercer actos virtuosos y corregir a aquellos que no estén 
actuando de fo rma virtuosa.  
 



 

Pero la moral aristotélica también ha recibido numerosas críticas a través de la 
historia. Primero que todo se le critica el término medio de las virtudes éticas ya que 
en teoría depende de lo que la persona considere como el punto medio lo cual lo hace 
muy obtuso para ser considerado una base moral. De igual forma es criticado por la 
falta de reglas morales a seguir. El solo establece el concepto de virtudes que ya de por 
sí es vago y dependiente al contexto social y cultural, pero además no establece un 
código de comportamiento claro que puede ser aplicado a toda instancia (Kraut, 
2022).  
 

2. Éticas teístas universalistas (siglo I –XIII d. C.)  
 

Después de la llegada del auge del cristianismo y hasta finales de la Edad Media, la 
filosofía ética se torna profundamente teísta y toda concepción de ética y moralidad giró en 
torno a este. Esto es asumiendo una visión euro centrista, pero la realidad es  que la vanguardia 
de la filosofía y el discurso ético estaba en occidente y por ende aquí nacen las teorías de este 
momento. Claro está que esto fue fuertemente influenciado por el oscurantismo, la represión 
y la persecución del conocimiento que difería e n cualquier medida del discurso cristiano.  
 

● Cristianismo filosófico  
El cristianismo filosófico tiene 

dos autores principales: San Agustín y 
Santo Tomás de Aquino. Pero los dos 
comparten características en sus 
sistemas morales por su fe cristiana y el 
seguimiento de esta misma. Todo 
sistema ético que nace del cristianismo 
tiene como fundamento central a Dios 
como todo el Bien absoluto, la verdad y 
el fin último de la existencia humana. 
Por esto mismo el bien y el mal son 
conceptos objetivos que son 
identificados por Dios. Todos los 
filósofos cristianos también creen que todo s los humanos tienen una dignidad 
inherente por ser hijos de Dios y haber sido creados a su semejanza. Por esto mismo 
son seres morales, ya que Dios es moral. Por último, identifican al amor como principio 
ético supremo, dicen que hay que amar a Dios sobre  todas las cosas y que hay que 
amar al prójimo como a uno mismo (Wood, 2021). La organización y sistematización 
del amor es lo que crea diferencias en los diferentes pensadores cristianos.  
 

● San Agustín  
En términos generales, San Agustín trata de unir la ética socrática con la moral 

cristiana y establecer un sistema cohesivo a través de estos dos conceptos. De igual 
manera, el centro del afán intelectual de San Agustín es conocer a Dios y el hombre en 
vez de la naturaleza de por sí. Regresando a lo que se mencionó en la introducción, San 
Agustín también sostiene que las normas supremas de la conducta son siempre 
verdaderas e independientes a cualquier contexto cultural: lo que él considera bueno 



 

o malo tiene la misma prioridad que proposiciones matemáticas. Esto es cierto porque 
estas normas supremas vienen de Dios, el cual es absoluto divino y el origen de todo lo 
bueno.   
 

Teniendo esto en cuenta podemos adentrarnos a su ética como tal. San Agustín 
afirma que Dios nos da voluntad propia, pero que la buena voluntad es rendirse ante el 
orden establecido por Dios. De esta misma forma, Dios nos da la capacidad de amar y 
actuar m oralmente es amar lo que se debe amar (Ordo Amoris). Él establece una 
jerarquía de amores con Dios, sobre todo, afirmando que hay que amar a Él sobre todas 
las cosas, y que cuando se ama de forma desorganizada y se ama de más a las cosas 
materiales, por ejemplo, se comete el mal. Así mismo, San Agustín establece categorías 
para el amor: caridad y concupiscencia. La caridad es casi toda acción que es 
moralmente valiosa. Él valora esta sobre la otra, ya que cree que toda virtud se reduce 
al amor a Dios, ya qu e el bien del hombre está apegado a Dios. Por otro lado, está la 
concupiscencia, la cual es la tendencia del alma humana hacia él mundo material y sus 
apetitos naturales (Tornau, 2019). Este amor aleja al hombre de Dios y por ende lo aleja 
de la moralidad y el bien. 
 

San Agustín creó un sistema ético profundamente influyente para nuestra vida 
moderna, pero a su vez ha sido criticado con base en su fundamento teísta y su 
pesimismo antropológico. Primero que todo, San Agustín asume que por naturaleza 
nuestra voluntad está dañada a causa del pecado original y que solo podemos entender 
lo que está bien o mal gracias a la gracia divina. Esto minimiza significativamente la 
autonomía moral que tiene el ser humano, al igual que limita su capacidad racional a ser 
exclusivamente dependiente de Dios. Por otro lado, las ponderaciones de San Agustín 
establecen que solo quienes reciben la gracia de Dios pueden ser morales y que él 
entrega esta gracia según su voluntad. Pero esto genera varios problemas. Por ejemplo, 
esto le quita en g ran parte la responsabilidad moral al sujeto, ya que no es él el que 
decidió obrar mal, sino que Dios no le otorgó su gracia para saber que estaba bien 
(Tornau, 2019).  
 

● Santo Tomás de Aquino  
 

Por otro lado, está Santo Tomás de Aquino, que aunque también es un gran 
filósofo cristiano, este difiere en gran medida de San Agustín, yéndose por la rama 
aristotélica en vez de la platónica y de esta forma intentando racionalizar la moral. Por 
ende se d evuelve a los postulados aristotélicos, y dice que todo ser humano busca la 
felicidad como fin último, y a su vez mantiene que la felicidad se consigue con la 
realización de nuestra naturaleza, lo que es propio a nosotros. De igual forma, 
menciona que el h ombre es un ser racional y que a través de esa razón es que puede 
llegar a la virtud y por ende a la felicidad. Él decía que podemos utilizar nuestra razón 
para comprender la voluntad de Dios y por ende ser morales. Los actos inmorales se 
presentan a causa  de una falta de razón, ya que esta falta te nubla hacia la gracia de 
Dios.  
 



 

Ahora, el gran aporte de Aquino es su teoría de las cuatro leyes, pero las más 
esenciales para comprender su ética son la ley eterna y la ley natural. La ley eterna es 
esencialmente la ley de Dios, es la sabiduría de Dios que organiza todo lo que existe en  
el mundo. Esta voluntad de Dios es la que define lo que está bien y está mal, ya que 
todo lo bueno nace de él y lo malo lo rechaza. Teniendo esto claro pasamos a la ley 
natural que es la más importante para Santo Tomás de Aquino. La ley natural es la 
participación de los humanos en el orden establecido por Dios a través de la razón. 
Usando la razón pueden entender la naturaleza que les ha establecido Dios y a través 
de esta naturaleza establecer leyes que son válidas universalmente (Floyd, 2022). Para 
dar un ejemplo: El humano entiende que naturalmente busca la verdad, por ende la ley 
natural prohíbe mentir.  
 

Por otro lado, Santo Tomás de Aquino también ha recibido numerosas críticas 
a su teoría ética. Las principales críticas son a la índole naturalista de su filosofía. Su 
concepción de lo natural y la ley natural puede ser problemática. Hume criticó la falaci a 
del naturalismo que nos aporta Santo Tomás de Aquino. Según su lógica, todo lo natural 
es bueno, ya que viene de Dios. Pero ser natural no implica ser correcto moralmente. 
Hay muchas cosas que nos son naturales a nosotros y nuestro entorno, las cuales no  
son moralmente buenas y no nos ayudan, como por ejemplo las enfermedades que 
sufrimos o las jerarquías que se forman en la naturaleza. También se le critica por su 
presuposición de una “naturaleza humana”, esto claro, está influenciado por su fe 
cristiana, pero la antropología moderna nos ha mostrado que esta “naturaleza” varía 
drásticamente de cultura a cultura y no todos los humanos llegan a las mismas 
conclusiones éticas (Mclnerny & O’Callaghan, 2022). Por último, también es muy difícil 
definir qué es l o “natural”. ¿Bajo qué parámetros se mide lo natural? ¿Desde un ámbito 
científico? ¿Uno metafísico? ¿O quizá teleológico? Es muy ambiguo el concepto de la 
naturaleza.  
 

3.  Renacimiento y modernidad temprana (siglo XVI –XVII)  
 

El renacimiento se concibe en una Europa donde la Iglesia Cristiana en todas sus 
denominaciones ha perdido muchísimo poder. Los clérigos y los nobles habían mandado 
autoritariamente por más de mil años y el pueblo empezó a intentar retomar la cultura que les 
había sido robada. Con este contexto en mente podemos entender el surgimiento del 
humanismo como concepto dominante en esta época. El humanismo es una síntesis dialécti ca 
del teísmo de la Edad Media y sus falencias. Este movimiento niega la tesis del at eísmo, la cual 
postula que el ser humano es un ser caído por culpa del pecado original y por ende tiene que 
depender de Dios para ser redimido y convertirse en un ser moral. En cambio, el humanismo 
declara al hombre digno, racional y autónomo; de esta mane ra dice que puede ser virtuoso por 
sí mismo, sin depender de la gracia de un dios (Espínola, 2026). Así mismo, el hombre tiene 
acceso a la moral a través de un juicio racional y no necesita una autoridad divina que ratifique 
la veracidad de su razonamiento .  

 



 

● Spinoza  
Spinoza se separa de la filosofía cristiana, 

convirtiéndose humanista, pero de una forma muy 
innovadora aún mantiene la idea de Dios. Partamos de 
esta idea para explicar el pensamiento de Spinoza, 
¿Qué es el Dios de Spinoza? Spinoza mantiene que 
Dios es si nónimo de naturaleza. Dios no es un ser, sino 
que es el Ser mismo. Dios es todo el universo, con sus 
leyes, propiedades y modos. Él piensa esto porque 
necesita de la existencia de un dios para que su sistema 
funcione; su sistema es uno racionalista, natura lista y 
determinista (estos conceptos se explicarán en 
seguida), por ende necesita de algo que primero exista 
por sí mismo. Segundo, que sea la causa original que 
empieza la cadena de la causalidad, y tercero le haya 
dado orden y sentido al universo (Nedler, 2016). Este 
“Dios” no piensa, no decide, y tampoco crea o interviene voluntariamente en el mundo, 
simplemente es la totalidad de lo que es, y todo lo que es sigue este orden racional y 
necesario, nada ocurre por azar o voluntad divina, solo sigue la est ructura de la realidad 
misma.  
 

Habiendo entendido la base del pensamiento de Spinoza, podemos pasar a su 
moral. El bien en Spinoza consiste en comprender la naturaleza tal y como es. Para esto 
hay que entender que Dios no es un individuo, sino que es la naturaleza misma, como 
se explicó  arriba. También hay que entender que no existe el libre albedrío en el sentido 
clásico, sino que todo lo que vivimos es en obediencia a las leyes naturales y sus causas 
(Rivero, 2026). En otras palabras: no tenemos libre albedrío porque todo lo que 
hacemo s está determinado por causas previas. Por último, hay que entender que el 
bien y el mal no son entes en la naturaleza, sino que son relaciones entre seres: bueno 
es lo que aumenta nuestra potencia de actuar, y malo es lo que la disminuye. Una 
potencia es entendida como la capacidad de un ser para perseverar su existencia y 
actuar, es ser plenamente lo que eres en acordanza con la razón. Dicho esto, el axioma 
central de Spinoza podría formularse como “Actuar según la razón (entender la 
naturaleza) para aume ntar la potencia de uno de existir y ayudar a otros a aumentar la 
suya”.  
 

Ahora pasamos al proceso para vivir éticamente, según Spinoza. Él nos ilustra 
tres niveles éticos: El primer nivel es la Ética de la Libertad Interna, en este nivel hay que 
comprender que el ser humano está dominado por pasiones (ira, envidia, miedo), pero  
también tiene que entender que estas pasiones lo inhiben de usar la razón para 
entender la naturaleza. Por esto mismo hay que usar esta misma razón que nos es dada 
para entender las causas de estas pasiones y por ende regularlas. El segundo nivel se 
llama la Ética de la Cooperación, se da cuando el individuo se libera de las pasiones y 
empieza a entender la naturaleza que lo rodea, a su vez entiende que los humanos son 
profundamente interdependientes y cuando se coopera la potencia de ambos 
individuos se a umenta, esto porque los objetivos en conjunto de los seres racionales 



 

impulsa a una mejor vida. Por último existe El Amor Intelectual a Dios, este es el nivel 
ético más alto y se da cuando se comprende que todo lo que ocurre sigue 
necesariamente a la naturaleza divina (Nedler, 2016). Esto trae paz mental y una alegría 
consta nte, la cual no depende de ninguna religión, haciéndola universal.    
 

Sin embargo, han surgido críticas también a este sistema. La principal crítica que 
se encuentra del sistema spinoziano es su uso del determinismo, y como esto ataca a 
la moralidad como concepto; como dicen autores como Kant y Rawls. Si no hay libre 
albedrío, si nosotros no somos responsables de nuestros actos, sino que todo lo que 
hacemos ya estaba predestinado, entonces no somos responsables de las malas 
acciones que hacemos, sino que una causalidad que nos supera nos llevó a cometer 
ese acto. Y de igual f orma, ¿cómo es digno de elogio el “actuar virtuosamente “o sea 
actuar según la razón, si era la única opción que se tenía?  
 

4.  Ilustración (siglo XVIII)  
La ilustración marca una separación definitiva con la iglesia en lo que concierne a la 

filosofía ética, a diferencia del renacimiento, que solo instaura una secularización parcial. 
Mientras que el renacimiento fue profundamente humanista, basando la moral en la dignidad 
humana, la ilustración confiaría en la capacidad racional universal y con base a esta intentaría 
buscar normas racionales, necesarias y universales sobre las cuales basar su mundo (History 
Guild, 2022). En la ilustración también se ve una di vergencia grande de los clásicos griegos, 
prefiriendo crear sistemas racionales propios de los cuales partir. En resumidas cuentas, la 
ilustración confía que todos los humanos tienen una capacidad racional, la cual los puede llevar 
a autorregularse éticame nte.  

● Kant 
Antes de explicar la ética kantiana hay que tener un término claro: “Deontología”. 

“Según Immanuel Kant (1724-1804), filósofo alemán, la deontología es un enfoque ético 
centrado en reglas y deberes profesionales” (Barrow & Kandahar, 2023). Muchas veces 
se usa este término para referirse a los deberes de las personas en un contexto 
profesional, por ejemplo: como profesional médico, no divulgar la información de tus 
pacientes. Pero Kant basa su ética precisamente en una serie de reglas que 
racionalmente debem os seguir. Kant niega que la moralidad de un acto dependa de 
sus consecuencias, o del seguimiento de unas reglas divinas, sino solamente de la 
racionalidad del deber. Kant se esmera en esto, ya que quiere evitar una moral 
heterónoma que esté basada en crit erios externos o una opinión ajena de la moralidad. 
En cambio, quiere proponer una moral autónoma y valiente en la cual la racionalidad de 
uno mismo sea la base moral y donde se busque el bien más que el beneficio propio.  
 

Profundizando en esta idea, Kant mantiene que actuar moralmente es actuar 
por deber, o sea que no importa la consecuencia de lo que hagas, sino solamente tu 
intención al hacerlo. Por ejemplo: ayudar a alguien porque te conviene evidentemente 
no es moral, pero ayudar a alguien porque sentiste compasión por él tampoco es moral, 
sólo es moral cuando actúas en acorde con tu deber racional de ayudar al otro. Pero es 
algo confuso entender cuando una acción es moral, por eso es que Kant desarrolla el 
Imperativo Ca tegórico. El imperativo categórico es una serie de formulaciones 
equivalentes a las cuales dictan que es moral.  



 

 
La primera formulación es “Obra de tal modo que la máxima de tu voluntad 

pueda valer siempre al mismo tiempo como principio de una legislación universal” 
(Gómez -Olano, 2022). En otras palabras, ¿Quisiera que todo el mundo actuara como 
estoy actuando? Si la  respuesta es no, entonces tu acto es inmoral. Esta formulación 
se relaciona mucho con la búsqueda de universalidad de Kant, y muestra que para él no 
importan las consecuencias, ya que son inciertas, solo importa la base ética.  

 
La segunda formulación expresa que “Pues 

bien, ahora se desprende que, en el orden de los 
fines, el hombre (y con él todo ente racional) es fin 
en sí, es decir, jamás puede ser usado por nadie (ni 
siquiera por Dios) como medio sin ser al mismo 
tiempo fin, y, por consiguiente, que la humanidad en 
nuestra persona debe ser sagrada para nosotros 
mismos” (Gómez -Olano, 2022). Kant se explica 
bastante bien en esta máxima, pero en otras 
palabras quiere decir que todos los humanos los 

iguales, libres y dignos  . Y qu e por ende no es correcto utilizar a otro humano 
como un medio para un fin propio. Así que si se está usando a alguien más para 
conseguir un fin, la acción es inmoral. Un ejemplo fácil de entender: Manipular a alguien 
emocionalmente para que se enamore de uno y a través de él ganar estatus es inmoral. 
Esta formulación también nos muestra lo importante de la razón para Kant. Él lo explica 
de esta manera: si uno es racional, es libre, ya que puede pensar y razonar por sí mismo. 
Y si uno es libre, es capaz de legislar moralmente, ya que uno es responsable de sus 
acciones.  
 

La tercera formulación mantiene que “… todo ser racional debe actuar como si, 
a través de su máxima, fuese siempre un miembro legislador en el reino universal de los 
fines.” (Kant, 1788, p. 439). En esta formulación él quiere decir que uno tiene que actuar  
como si sus acciones morales fueran a convertirse en leyes que regulan un mundo en 
donde todo el mundo se respeta como fin. De esta forma, haciendo de su imperativo, 
no sólo un principio moral, sino posiblemente una legislación universal.  
 

Dado al carácter tan radical de su ética, evidentemente ha recibido numerosas 
críticas al respecto, las principales tratando su rigidez, y su rechazo de las 
consecuencias y las emociones que influyen en los actos que uno comete. Primero, su 
rigidez moral l leva a conclusiones contra intuitivas. Por ejemplo: “mentir es malo” eso 
es una ley universal, ¿pero cómo sería malo mentir para salvar una vida? Segundo, su 
rechazo del consecuencialismo lleva a decisiones que pueden aumentar el daño por 
seguir estas leye s universales o quizá perpetuar situaciones injustas. Por último, su 
rechazo de las emociones al momento de tomar una decisión moral lleva a una moral 
fría e inhumana. Los humanos usamos emociones como el amor, la compasión y la 
empatía como motor para eje rcer actos morales (Jhonson & Cureton, 2022).  
 

● Utilitarismo  



 

Cuando se habla de utilitarismo clásico se habla principalmente de las obras de 
Jeremy Bentham y John Stuart Mill. El utilitarismo maneja una ética universalista, 
significando que busca una moral que funcione universalmente y se centra en las 
consecuencias  de los actos morales que se cometen (IEP, 2026). Ambos hombres eran 
economistas además de filósofos, y esta influencia se puede ver claramente en su obra, 
ya que el cálculo que ellos proponen para determinar si un acto fue moral o no, es muy 
similar al cá lculo que las empresas usan para determinar su utilidad, de ahí mismo 
viniendo en nombre de la corriente filosófica.  
 

El utilitarismo dice que algo es moral, en tanto produzca la mayor cantidad de 
bienestar para la mayor cantidad de personas; Bienestar siendo una maximización de la 
felicidad. Los fundamentos de esta vista moral es que primero juzga a las acciones por 
sus consecuencias, no por las acciones por sí mismas. Segundo, los intereses son 
contados universalmente, no hay interés más valioso que otro. Y tercero, se debe 
maximizar el bienestar, no basta con hacer el bien, hay que hacer la mayor cantidad de 
bien posibl e.  
 

Ahora, para juzgar los actos morales, los utilitarios hacen un cálculo de utilidad, 
pero en este caso hablaremos del cálculo hedonista de Bentham. El filósofo inglés 
establece que cada acción produce utilidades positivas (placeres) y negativas 
(dolores). P or ende hay que juzgar cada acción posible con base en siete criterios que 
él impone: Intensidad (¿Qué tan fuerte es el placer o dolor que causa la acción?), 
Duración (¿Cuánto dura el placer o el dolor?), Certeza (¿Qué tan probable es que el 
placer o el do lor ocurra?), Proximidad (¿Que tan pronto ocurrirá el dolor o placer 
consecuente a la acción?), Fecundidad (que tan probable es que el dolor o el placer 
que genera la acción se reproduzca?), Pureza (¿Qué tan libre es el dolor de mezclarse 
con el placer y v iceversa?), y por último, Extensión (¿A cuántas personas podría afectar 
esta acción?). Habiendo establecido los criterios, se pueden identificar todas las 
acciones posibles en torno a una situación e identificar cuál es la más moral (Stanford 
Encyclopedia of Philosophy, 2025).  
 

Este sistema moral es considerado universalista, ya que el bienestar como un 
concepto holístico y adaptable a todas las personas. De igual manera se puede aplicar 
a cualquier acción moral, ya que el criterio siempre es el mismo: maximizar el bienestar. 
Por último, también tiene un 
fundamento racional y cuantificable, por 
lo que es menos abstracto y más 
pragmático.  
 

Pero, este sistema también ha 
recibido críticas arduas a lo largo de  los 
años. El primero es el problema del 
cálculo de utilidad. El utilitarismo exige 
que se cuantifique algo que es 
intrínsecamente cualitativo, subjetivo y 
relativo, no hay unidad medible para el 



 

placer o el dolor, solo experiencias subjetivas de estos sentimientos. Por otro lado, el 
utilitarismo también puede excusar muchos actos injustos con la promesa de un bien 
mayor (IEP, 2026). Por ejemplo: se promete que se va a reducir el crimen en la ciuda d, 
para lograr esto la alcaldía ejerce 
arrestos injustificados en barrios 
marginales, esta acción probablemente 
se reduzca el crimen al igual que 
generaría mayor satisfacción para una mayor cantidad de personas, pero no es moral 
porque ha afectado indiscri minadamente a inocentes. De esta misma forma hay 
muchas críticas a este sistema, ya que en esencia es difícil de practicar y se necesita 
de un conocimiento caso omnisciente para ser practicado ortodoxamente.  
 

5. Éticas modernas de la justicia (siglo XIX –XX)  
 

Las éticas modernas de la justicia difieren a las éticas deontológicas, utilitarias o de la 
virtud, y en vez de buscar principios universales por los cuales regirnos, buscan cómo crear 
instituciones y reglas que creen una sociedad justa para todos. En gene ral, crear sociedades 
justas en vez de crear fundamentos ontológicos por los cuales regirse en la vida. De igual 
manera, el término “éticas modernas de la justicia” es un término que cubre a varios filósofos 
que ya mencionamos, como Kant y Bentham.  

● Rawls 
Rawls a diferencia de los demás filósofos, en este recuento no busca una 

universalidad ética en su moral, sino que busca una universalidad política. Él crea un 
sistema según el cual se puede regir cualquier sociedad que busca ser “bien 
organizada”. Rawls p arte de una justificación contractual que apela a la racionalidad e 
imparcialidad, según la cual todo agente racional puede estar de acuerdo sobre qué 
tiene que tener una sociedad ideal. Por ende, Rawls propone un ejercicio llamado “el 
velo de la ignorancia”; presupone que vas a nacer en una sociedad en donde tú puedes 
decidir todas las reglas que la rigen, pero eres totalmente ignorante frente a la posición 
política, social, y económica que vas a tener en este mundo. Rawls dice que cualquier 
agente raciona l en esta posición escogería reglas las cuales protegieran a los más 
desfavorecidos. Y que con base en este ejercicio se debería formar una sociedad justa, 
de esta forma evadiendo cualquier sesgo, prejuicio, o interés que se puede tener al 
pretender organi zar una sociedad. Solo de esta manera se puede establecer 
universalidad e imparcialidad (Caballero, 2006). Rawls afirma que esta suposición es 
cierta porque cualquier agente racional en una situación de extrema incertidumbre 
adopta la regla “maximin”: eleg ir la opción cuyo peor resultado es el menos peor 
posible.  



 

 
Desde esta imparcialidad que impone, Rawls dice 
que todos los seres racionales escogerían dos 
principios para regir la sociedad. El primer principio: 
Libertades básicas iguales. Toda sociedad debe 
garantizar un conjunto de derechos inalienables para 
todos los humanos por igual, los cuales, de nuevo, 
no pueden ser sacrificados por razones económicas 
o de bienestar. Y el segundo principio: Justicia social 
y económica. Este principio se divide en dos partes: 
Igualdad justa de oportunidades y Principio de 
diferencia. La Igualdad justa de oportunidades 
expresa que no basta con la igualdad formal, sino 

que necesita existir igualdad real. La igualdad real incluye: acceso igual a educación de 
calidad, compensaciones para los que han nacido más desfavorecidos económica o 
socialmente, la eliminación de discriminación estructural, y premiar una meritocracia 
real. Con este principio también establece que asegurar la igualdad de oportunidades 
es más importante que un desarrollo económico rápido. La segunda parte de este 
principio es el Principio de diferencia. Este principio dicta que las desigualdades 
económicas y sociales sólo son permitidas si benefician al máximo a los más 
desfavorecidos de la sociedad (Caballero, 2006). Por ejemplo: solo se permite que los 
doctores e ingenieros ganen salarios más altos, si por consecuencia la sociedad 
favorece más a los desaventajados (mejor salud pública, mejor infraestructura).  
 

Estos principios también manejan una jerarquía de importancia. El primer 
principio no se puede sacrificar por el segundo, ya que no se puede sacrificar libertades 
básicas por beneficios materiales. Y dentro del segundo principio la igualdad de 
oportunidade s prevalece, ya que de nuevo no se puede sacrificar el derecho básico a 
competir en igualdad de condiciones por un beneficio material, que en este caso sería 
la compensación que se mantiene en el principio de diferencia.  
 

Las críticas que ha recibido Rawls son en su mayoría de índole política, pero 
también hay críticas que atacan su filosofía como tal. Los libertarios critican a Rawls 
porque, según ellos, infringe demasiado en el mercado y en el derecho a la propiedad. 
Segú n los libertarios, el hecho de que alguien gane desproporcionadamente más que 
otro no lo obliga moralmente a redistribuir esa riqueza. Por otro lado, los que defienden 
la igualdad critican a Rawls por ser demasiado permisivo de las desigualdades 
económicas , las cuales son inherentemente injustas, según ellos. Por último, los 
utilitaristas, criticaron a Rawls por sacrificar eficiencia y no maximizar el bien en pro de 
la justicia.  
 

6. Éticas contemporáneas (siglo XX –XXI)  
El día de hoy el debate de la filosofía ética está increíblemente dividido. Con el internet 

y el acceso tan abierto que tenemos a la información, se han formado opiniones cada vez más 
descabelladas en torno a cómo hemos de actuar. Esto también nace de la l iberación de 
muchas comunidades marginalizadas que habían sido oprimidas históricamente, y que hoy en 



 

día creen que los sistemas por los cuales hemos constituido nuestra sociedad no solo los 
rechazan, sino que directamente los subyugan. Sin embargo, el 10 de diciembre de 1948 se 
llegó a la primera aplicación práctica de una moral que intenta ser universal,  ese día se firmó la 
Declaración Universal de los Derechos Humanos (DUDH).  
 

● Declaración Universal de los Derechos 
Humanos  

La DUDH es una síntesis de ideas 
éticas como el humanismo, el kantismo y el 
liberalismo político. Desglosamos lo que 
esto significa y cómo nos explica el 
fundamento moral de la DUDH. El Artículo 
primero de la DUDH estipula: “Todos los 
seres humanos nacen l ibres e iguales en 
dignidad y derechos y, dotados como están 
de razón y conciencia, deben comportarse 
fraternalmente los unos con los otros.”. En 
esta cláusula podemos ver las influencias 
humanistas de la Declaración. La DUDH 
exclama que todos los humanos nacemos dotados de razón, dignidad, y derechos, y 
que, por tanto, tenemos que respetar a los demás como nuestros iguales. Otra vez, la 
moral no gira alrededor de cierto número de valores predispuestos por una autoridad 
o una divinidad, sino del hecho que c omo seres humanos todos tenemos valor y 
tenemos que actuar en pro de preservarlo.  
 

De igual manera, la DUDH tiene principios kantianos, ya que establece una serie 
de reglas o máximas que tienen que ser respetadas bajo cualquier condición y que son 
iguales y lógicas para todos. Así mismo, la ética que establece la DUDH es una del 
deber en  donde no se toma en cuenta la virtud o las consecuencias de un acto, sino 
que se juzga el acto en contraste con las reglas racionales que han sido predispuestas. 
El primer artículo de la DUDH también es muy reminiscente de la segunda formulación 
del imperativo categórico, en lo que establece al ser humano como un fin en sí mismo 
y nunca ha de ser usado como un medio para facilitar el fin de otra persona. De las ideas 
de Kant vienen artículos tales como el 4, 5 y 7 entre muchos más que establecen que 
el trato justo a los humanos es menester y no hay discriminante para merecer o no un 
trato justo.  
 

Por último, es también una moral liberal, ya que mantiene que los humanos 
somos autónomos y tenemos ciertos derechos que son independiente al Estado y que, 
en cambio, este mismo se debería limitar a exclusivamente defenderlos y limitarse de 
no violarlos. L a declaración también defiende muchas de las ideas del liberalismo 
clásico, tales como la libertad de expresión y la propiedad privada.  
 

Muchas de las críticas que la DUDH ha recibido es por su llamada “universalidad” 
aun así no es una declaración aceptada universalmente.  Hay, por un lado, académicos 
multiculturalistas que defienden que la Declaración  intenta mantener valores 



 

occidentales que no representan las culturas de oriente o del sur global, y que por ende 
están intentando perpetuar su hegemonía a través de esta declaración (Nickel, 2019). 
Por otro lado, académicos marxistas también critican la DUDH porque privilegia las  
libertades individuales que a su vez privilegian desproporcionadamente a la burguesía. 
De igual forma, proclama igualdad entre humanos, pero no establece ninguna igualdad 
material, solo formal.    

 
7. Concepciones alternativas  
 

Para cerrar este recuento también es importante entender que el universalismo no ha 
sido la única concepción que ha surgido de la moral, y aquí les presentamos brevemente tres 
concepciones alternativas de la moral que también han llegado a ser extremadamen te 
influyentes.  
 

● Relativismo  
El relativismo ético mantiene que la moralidad es relativa a las reglas de la propia 

cultura. O sea que lo que juzga si una acción está bien o mal no es un valor derivado de 
un dios o de la razón humana que todos compartimos, sino que está dictado por las 
normas y costumbres que cada sociedad ha creado. Los únicos estándares por los que 
se puede juzgar moralmente las acciones de una sociedad son por los que ella misma 
instaura (Espínola, 2024). Si el relativismo ético es correcto, significa que no puede 
existir un marco universal por el cual se puede juzgar a todos los humanos por igual.  
 

Algunos filósofos que pertenecen a esta corriente son: Friedrich Nietzsche, 
William Sumner y Protágoras.  
  

● Constructivismo  
El constructivismo ético mantiene que los valores éticos no son una realidad 

externa o una energía que reside en nuestro mundo, sino que son una creación de 
nuestra razón compartida. Teniendo esto en cuenta podemos decir que la moralidad 
no es algo que se descubre, sino que es un constructo colectivo por nuestra naturaleza 
compartida. Y es un movimiento profundamente humanista, ya que le da a la razón la 
capacidad de también crear en vez de solamente comprender el mundo a su alrededor 
(Bagnoli, 2022).  
 

Algunos filósofos que pertenecen a esta corriente son: Jhon Rawls y Christine 
Korsgaard.  
 

● Nihilismo ético  
Por último, el nihilismo ético es una postura filosófica que mantiene que no 

existen valores morales o éticos intrínsecos, al igual que tampoco hay verdades 
universales. El nihilismo ético puede ser considerado un pensamiento amoral, es decir, 
sin moral en  absoluto. Esto es porque niega el bien y el mal como conceptos 
verdaderos, y, en cambio, mantiene que son producto de la presión social, emociones, 
y opiniones propias. Por ejemplo: un nihilista moral diría que no hay ninguna evidencia 



 

para determinar que matar a alguien es bueno o malo, el acto solo es (Montagud, 
2020).  
 

Algunos filósofos que pertenecen a esta corriente son: Martin Heidegger, Arthur 
Schopenhauer, Richard Joyce  

 

Este recuento del pensamiento filosófico alrededor de la ética y la moral les es propicio 
con la intención de que entiendan en profundidad las diferentes etapas del debate en torno a 
la moral universal, y que a su vez entiendan donde sus líderes caben dent ro de este. En este 
tema no se les ha dado una situación actual o un caso de estudio porque es un debate 
puramente teórico. La concepción de una moral universal depende de cada pensador y no hay 
un estatus quo aceptado por la mayoría. Esperamos que les hay a servido como insumo para 
poder establecer unas bases en torno al pensamiento de su líder, y que con la información 
dada puedan argumentar y defender sus ideas no solo en el campo ético, sino en su sentido 
ontológico y existencial.  

 

Puntos Clave  

● Definición de moralidad objetiva vs. moralidad relativa.  
● Argumento a favor de la universalidad moral  
● Influencia determinante del contexto cultural en la ética  
● Papel de la psicología evolutiva y la biología humana en la ética  
● Impacto histórico y político en la moral  
● ¿Derechos humanos como moral universal?  
● Dificultades al justificar racionalmente leyes universales  
● Consecuencias prácticas de aceptar o negar una moral objetiva  

 

Preguntas Orientadoras  

● ¿Con qué corriente ética se identifica tu líder?  
● ¿De qué manera cree que se puede o no establecer una moral objetiva?  
● ¿Existe un fundamento moral universal que pueda ser válido para toda humanidad, o 

toda norma moral surge inevitablemente del contexto cultural y social en el que 
vivimos? 

● ¿Es posible mantener la coherencia ética en un mundo globalizado sin recurrir a alguna 
forma de moralidad universal, o el pluralismo moral es inevitable y deseable?  

● ¿Puede la religión o una concepción metafísica del mundo proporcionar un fundamento 
objetivo para la moral, o incluso estas ideas son productos culturales e históricos?  

● ¿Hasta qué punto el poder político, las estructuras económicas o la lucha de clases 
condicionan aquello que se considera moral?  



 

 

 

Referencias  

Bagnoli, C. (2022). Ethical constructivism. In Cambridge University Press eBooks. 
https://doi.org/10.1017/9781108588188 

 Baquero, A.  (2019). Etica -profesional2. https://etica -profesional2.webnode.ec/l/un -articulo-
con-diferentes -formatos2/  

 Beade, I. P., & Beade, I. P. (n.d.). Kant en la polémica del spinozismo: La racionalidad crítica 
como superación de la dicotomía entre razón y fe. 
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0185 -24502016000200109  

Blanco, B. (2020, Marzo 3). Los fundamentos: Aristóteles. Nueva Revista. 
https://www.nuevarevista.net/los-fundamentos -de-la-etica-aristoteles/  

Caballero, J. F. (2006).  La Teoría de la Justicia de John Rawls.  Iberoamericana, I. 
https://www.redalyc.org/pdf/2110/211015573007.pdf 

 Campodonico, A. (s.f.). Las valoraciones del deseo: felicidad, ley natural y virtudes en Tomás 
de Aquino. https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0188 -
66492011000100003  

 Categorical imperative - New World Encyclopedia. (s.f.). https://www-newworldencyclopedia -
org.translate.goog/entry/Categorical_imperative?_x_tr_sl=en&_x_tr_tl=es&_x_tr_hl=es&_x_tr_pto=
sge#:~:text=La%20f%C3%B3rmula%20de%20humanidad%20del,filosof%C3%ADa%20pol%
C3%ADtica%20de%20John%20Rawls%20 . 

Chu, M. (2014).  Universalismo vs. relativismo. La fundamentación fenomenológica de la ética 
según Scheler . Areté. Sacado Enero 8, 2026, de  
http://www.scielo.org.pe/pdf/arete/v26n2/a06v26n2.pdf  

 Espínola, J. P. S. (2024, Octubre 24). Relativismo - Qué es, características y tipos de 
relativismo. Concepto. https://concepto.de/relativismo/  

 Espínola, J. P. S. (2026, Enero 11) Humanismo: Concepto, Origen, Tipos y Qué propone el 
humanismo. Concepto.de. https://concepto.de/humanismo/  

Filosofía & co. (2025, Mayo 12). Sócrates: 10 claves para entender su filosofía. Filosofía & Co. 
https://filco.es/10-claves -socrates/  

Floyd, S. (2022). Aquinas: Moral philosophy. Internet Encyclopedia of Philosophy. 
https://iep.utm.edu/thomasaquinas -moral-philosophy/ 

https://doi.org/10.1017/9781108588188
https://etica-profesional2.webnode.ec/l/un-articulo-con-diferentes-formatos2/
https://etica-profesional2.webnode.ec/l/un-articulo-con-diferentes-formatos2/
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0185-24502016000200109
https://www.nuevarevista.net/los-fundamentos-de-la-etica-aristoteles/
https://www.redalyc.org/pdf/2110/211015573007.pdf
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0188-66492011000100003
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0188-66492011000100003
https://www-newworldencyclopedia-org.translate.goog/entry/Categorical_imperative?_x_tr_sl=en&_x_tr_tl=es&_x_tr_hl=es&_x_tr_pto=sge#:~:text=La%20f%C3%B3rmula%20de%20humanidad%20del,filosof%C3%ADa%20pol%C3%ADtica%20de%20John%20Rawls%20
https://www-newworldencyclopedia-org.translate.goog/entry/Categorical_imperative?_x_tr_sl=en&_x_tr_tl=es&_x_tr_hl=es&_x_tr_pto=sge#:~:text=La%20f%C3%B3rmula%20de%20humanidad%20del,filosof%C3%ADa%20pol%C3%ADtica%20de%20John%20Rawls%20
https://www-newworldencyclopedia-org.translate.goog/entry/Categorical_imperative?_x_tr_sl=en&_x_tr_tl=es&_x_tr_hl=es&_x_tr_pto=sge#:~:text=La%20f%C3%B3rmula%20de%20humanidad%20del,filosof%C3%ADa%20pol%C3%ADtica%20de%20John%20Rawls%20
https://www-newworldencyclopedia-org.translate.goog/entry/Categorical_imperative?_x_tr_sl=en&_x_tr_tl=es&_x_tr_hl=es&_x_tr_pto=sge#:~:text=La%20f%C3%B3rmula%20de%20humanidad%20del,filosof%C3%ADa%20pol%C3%ADtica%20de%20John%20Rawls%20
http://www.scielo.org.pe/pdf/arete/v26n2/a06v26n2.pdf
http://www.scielo.org.pe/pdf/arete/v26n2/a06v26n2.pdf
http://www.scielo.org.pe/pdf/arete/v26n2/a06v26n2.pdf
https://concepto.de/relativismo/
https://concepto.de/humanismo/
https://filco.es/10-claves-socrates/
https://iep.utm.edu/thomasaquinas-moral-philosophy/


 

G., Giraldo, L., Fernando, Zuluaga, G., & Conrado. (2014.). Virtudes éticas en Aristóteles: razón 
de los deseos y sus  

acciones para lograrlas  https://www.redalyc.org/pdf/1942/194229980007.pdf  

 Gómez -Olano, I. (2025, Junio 4). ¿Qué es el imperativo categórico? La moral que nos propone 
Kant. Filosofía & Co. https://filco.es/imperativo -categorico -moral-kant/ 

Gutiérrez, R. (2018). Sobre el alma, la diánoia y los entes matemáticos en República | Praxis 
Filosófica . (2026). Univalle.edu.co. 
https://praxisfilosofica.univalle.edu.co/index.php/praxis/article/view/7308/10170#info  

 Javier, A. P. L. (n.d.). EL HOMBRE ÉTICO EN SPINOZA. 
http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0120 -12632011000200005  

Johnson, R., & Cureton, A. (2022). Kant’s Moral Philosophy. Stanford Encyclopedia of 
Philosophy; Stanford University. https://plato.stanford.edu/entries/kant -moral/ 

 Kant, I. K. (1781). Crítica de la razón pura. Taurus. 
https://docs.enriquedussel.com/txt/Textos_200_Obras/Aime_zapatistas/C.Razon_pura -
Immanuel_Kant.pdf 

Kraut, R. (2022, Julio 2). Aristotle’s Ethics. Stanford Encyclopedia of Philosophy. 
https://plato.stanford.edu/entries/aristotle -ethics/  

 La ética budista | Centro Budista de Valencia. (n.d.). https://www.budismo-
valencia.com/budismo/etica  

 Llano, A. (2013). EL SER COINCIDENTAL EN LA ÉTICA DE ARISTÓTELES. Tópicos Revista De 
Filosofía, 30(1), 55. https://doi.org/10.21555/top.v30i1.194 

 Montagud Rubio, N. (2020, Abril 6). Nihilismo moral: qué es y qué propone esta postura 
filosófica. Psicología Y Mente. https://psicologiaymente.com/cultura/nihilismo -moral 

McInerny, R., & O’Callaghan, J. (2022, Diciembre 7). Saint Thomas Aquinas (Stanford 
Encyclopedia of Philosophy). Stanford.edu. https://plato.stanford.edu/entries/aquinas/  

 Navarro Estrada, J. (2024, Noviembre 12). La Teoría de la Justicia de John Rawls. Psicologia Y 
Mente. https://psicologiaymente.com/miscelanea/teoria -justicia-john-rawls 

Nails, D. (2005, Septiembre 16). Socrates (Stanford Encyclopedia of Philosophy). 
Stanford.edu. https://plato.stanford.edu/entries/socrates/  

Nadler, S. (2016). Baruch Spinoza (Stanford Encyclopedia of Philosophy). Stanford.edu. 
https://plato.stanford.edu/entries/spinoza/  

Nickel, J. (2019, Abril 11). Human Rights. Stanford Encyclopedia of Philosophy. 
https://plato.stanford.edu/entries/rights -human/ 

https://www.redalyc.org/pdf/1942/194229980007.pdf
https://filco.es/imperativo-categorico-moral-kant/
https://praxisfilosofica.univalle.edu.co/index.php/praxis/article/view/7308/10170#info
http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0120-12632011000200005
https://plato.stanford.edu/entries/kant-moral/
https://docs.enriquedussel.com/txt/Textos_200_Obras/Aime_zapatistas/C.Razon_pura-Immanuel_Kant.pdf
https://docs.enriquedussel.com/txt/Textos_200_Obras/Aime_zapatistas/C.Razon_pura-Immanuel_Kant.pdf
https://plato.stanford.edu/entries/aristotle-ethics/
https://www.budismo-valencia.com/budismo/etica
https://www.budismo-valencia.com/budismo/etica
https://doi.org/10.21555/top.v30i1.194
https://psicologiaymente.com/cultura/nihilismo-moral
https://plato.stanford.edu/entries/aquinas/
https://psicologiaymente.com/miscelanea/teoria-justicia-john-rawls
https://plato.stanford.edu/entries/socrates/
https://plato.stanford.edu/entries/spinoza/
https://plato.stanford.edu/entries/rights-human/


 

 Palomares, J. M. (2024, Enero). La búsqueda de la felicidad en ética aristotelica. ANAHUAC. 
Retrieved December 2, 2025, from 
https://www.anahuac.mx/mexico/biblioteca/sites/default/files/2023 -
12/Lectura%202.pdf#:~:text=La%20“Ética%20Nicomaquea”%20de%20Aristóteles%20se%2
0destaca,esencial%20para%20una%20vida%20ética%20y%20plena . 

Rivero, V. (2026). 2.1. El determinismo | FC1 - Tema 3.4: El ser humano desde la filosofía: La 
reflexión filosófica sobre el ser humano 2. Juntadeandalucia.es. 
https://edea.juntadeandalucia.es/bancorecursos/file/074ebab7 -c2fc -4f9a-92fc -
97a4e0596844/1/es -
an_2021061112_9183947.zip/21_el_determinismo.html?temp.hn=true&temp.hb=true 

 Santa Clara University. (s.f.). Ethical relativism. https://www-scu -
edu.translate.goog/ethics/ethics -resources/ethical -decision -making/ethical-
relativism/?_x_tr_sl=en&_x_tr_tl=es&_x_tr_hl=es&_x_tr_pto=tc} 

Sharaf, A. (2024). Buddhist Moral Teachings is not Virtue Ethics: A Critical Response to Damien 
Keown’s View. Journal of Indian Council of Philosophical Research. 
https://doi.org/10.1007/s40961-024 -00325 -4 

The Enlightenment. (2022, Julio 28). History Guild. https://historyguild.org/the -
enlightenment/?srsltid=AfmBOop0RfpDnOCwF0vmuEn7nyvON -
piJZZ8bRUZN_W96PegzzHrfwPT  

The History of Utilitarianism (Stanford Encyclopedia of Philosophy). (2025, Julio 31). 
https://plato.stanford.edu/entries/utilitarianism -history/ 

Tornau, C. (2019, September 25). Saint Augustine. Stanford Encyclopedia of Philosophy. 
https://plato.stanford.edu/entries/augustine/  

United Nations. (s.f.). La Declaración Universal de los Derechos Humanos | Naciones Unidas. 
https://www.un.org/es/about-us/universal-declaration-of-human-rights 

Utilitarianism, Act and Rule | Internet Encyclopedia of Philosophy. (2026). Translate.goog. 
https://iep-utm-edu.translate.goog/util -a-r/?_x_tr_sl=en&_x_tr_tl=es&_x_tr_hl=es&_x_tr_pto=tc 

Wood, W. (2021, Octubre 15). Philosophy and Christian Theology. Stanford.edu. 
https://plato.stanford.edu/Entries/christiantheology -philosophy/?utm_source=chatgpt.com  

 

Imagenes  

González, J. R. (2017, Noviembre 28). ¿Qué es la moral? 
https://revistaliterariamonolito.com/que -es-la-moral/ 

https://www.anahuac.mx/mexico/biblioteca/sites/default/files/2023-12/Lectura%202.pdf#:~:text=La%20%E2%80%9C%C3%89tica%20Nicomaquea%E2%80%9D%20de%20Arist%C3%B3teles%20se%20destaca,esencial%20para%20una%20vida%20%C3%A9tica%20y%20plena
https://www.anahuac.mx/mexico/biblioteca/sites/default/files/2023-12/Lectura%202.pdf#:~:text=La%20%E2%80%9C%C3%89tica%20Nicomaquea%E2%80%9D%20de%20Arist%C3%B3teles%20se%20destaca,esencial%20para%20una%20vida%20%C3%A9tica%20y%20plena
https://www.anahuac.mx/mexico/biblioteca/sites/default/files/2023-12/Lectura%202.pdf#:~:text=La%20%E2%80%9C%C3%89tica%20Nicomaquea%E2%80%9D%20de%20Arist%C3%B3teles%20se%20destaca,esencial%20para%20una%20vida%20%C3%A9tica%20y%20plena
https://edea.juntadeandalucia.es/bancorecursos/file/074ebab7-c2fc-4f9a-92fc-97a4e0596844/1/es-an_2021061112_9183947.zip/21_el_determinismo.html?temp.hn=true&temp.hb=true
https://edea.juntadeandalucia.es/bancorecursos/file/074ebab7-c2fc-4f9a-92fc-97a4e0596844/1/es-an_2021061112_9183947.zip/21_el_determinismo.html?temp.hn=true&temp.hb=true
https://edea.juntadeandalucia.es/bancorecursos/file/074ebab7-c2fc-4f9a-92fc-97a4e0596844/1/es-an_2021061112_9183947.zip/21_el_determinismo.html?temp.hn=true&temp.hb=true
https://www-scu-edu.translate.goog/ethics/ethics-resources/ethical-decision-making/ethical-relativism/?_x_tr_sl=en&_x_tr_tl=es&_x_tr_hl=es&_x_tr_pto=tc
https://www-scu-edu.translate.goog/ethics/ethics-resources/ethical-decision-making/ethical-relativism/?_x_tr_sl=en&_x_tr_tl=es&_x_tr_hl=es&_x_tr_pto=tc
https://www-scu-edu.translate.goog/ethics/ethics-resources/ethical-decision-making/ethical-relativism/?_x_tr_sl=en&_x_tr_tl=es&_x_tr_hl=es&_x_tr_pto=tc
https://doi.org/10.1007/s40961-024-00325-4
https://historyguild.org/the-enlightenment/?srsltid=AfmBOop0RfpDnOCwF0vmuEn7nyvON-piJZZ8bRUZN_W96PegzzHrfwPT
https://historyguild.org/the-enlightenment/?srsltid=AfmBOop0RfpDnOCwF0vmuEn7nyvON-piJZZ8bRUZN_W96PegzzHrfwPT
https://historyguild.org/the-enlightenment/?srsltid=AfmBOop0RfpDnOCwF0vmuEn7nyvON-piJZZ8bRUZN_W96PegzzHrfwPT
https://plato.stanford.edu/entries/utilitarianism-history/
https://plato.stanford.edu/entries/augustine/
https://www.un.org/es/about-us/universal-declaration-of-human-rights
https://iep-utm-edu.translate.goog/util-a-r/?_x_tr_sl=en&_x_tr_tl=es&_x_tr_hl=es&_x_tr_pto=tc
https://plato.stanford.edu/Entries/christiantheology-philosophy/?utm_source=chatgpt.com
https://revistaliterariamonolito.com/que-es-la-moral/


 

Nagarjuna. (2020, Noviembre 17). ¿Qué es el Budismo? - La Sabiduría de Nagarjuna Bilbao. La 
Sabiduría De Nagarjuna Bilbao. https://nagarjunabilbao.com/quienes -somos -2/que-es-el-
budismo/  

colaboradores de Wikipedia. (2025, Noviembre 17). Sócrates. Wikipedia, La Enciclopedia 
Libre. https://es.wikipedia.org/wiki/S%C3%B3crates  

Lavernia, K. (s.f.). Aristóteles: Biografía, Pensamiento y Obras. Alejandra De Argos. 
https://www.alejandradeargos.com/index.php/es/completas/42 -filosofos/41830 -aristoteles -
biografia-pensamiento -y-obras 

Prensa, & Prensa. (2020, Octubre 20). ¿Es razonable creer en el cristianismo? I. Del teísmo al 
cristianismo - Diócesis de Jaén. Diócesis de Jaén -. https://diocesisdejaen.es/es -razonable-
creer-en-el-cristianismo -i-del-teismo -al-cristianismo/  

Cartwright, M., & Artist, U. (2024). Baruch Spinoza. Enciclopedia De La Historia Del Mundo. 
https://www.worldhistory.org/trans/es/1-22602/baruch -spinoza/  

Cuartango, P. G. (s.f.). Immanuel Kant. Biografía, Pensamiento y Obras. Alejandra De Argos. 
https://www.alejandradeargos.com/index.php/es/completas/42 -filosofos/41857-kant-
biografia-pensamiento  

Filosofía&Co. (2024, Enero 29). Jeremy Bentham: la felicidad para el mayor número. Filosofía 
& Co. https://filco.es/jeremy -bentham -la-felicidad -para-el-mayor-numero/ 

Silvanaderobles. (2025, Mayo 3). John Rawls: Liberalismo político. Filosofía en Imágenes. 
https://filosofiaenimagenes.com/2024/03/04/john -rawls-liberalismo-politico/  

Solano, R. H., & Solano, R. H. (2022, Enero 10). ONU lanza conversaciones indirectas para 
destrabar crisis sudanesa - Prensa Latina. Prensa Latina - Últimas noticias -  Agencia Informativa 
Latinoamericana. https://archivo.prensa -latina.cu/2022/01/10/onu-lanza-conversaciones -
indirectas -para-destrabar-crisis -sudanesa  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://nagarjunabilbao.com/quienes-somos-2/que-es-el-budismo/
https://nagarjunabilbao.com/quienes-somos-2/que-es-el-budismo/
https://es.wikipedia.org/wiki/S%C3%B3crates
https://www.alejandradeargos.com/index.php/es/completas/42-filosofos/41830-aristoteles-biografia-pensamiento-y-obras
https://www.alejandradeargos.com/index.php/es/completas/42-filosofos/41830-aristoteles-biografia-pensamiento-y-obras
https://diocesisdejaen.es/es-razonable-creer-en-el-cristianismo-i-del-teismo-al-cristianismo/
https://diocesisdejaen.es/es-razonable-creer-en-el-cristianismo-i-del-teismo-al-cristianismo/
https://www.worldhistory.org/trans/es/1-22602/baruch-spinoza/
https://www.alejandradeargos.com/index.php/es/completas/42-filosofos/41857-kant-biografia-pensamiento
https://www.alejandradeargos.com/index.php/es/completas/42-filosofos/41857-kant-biografia-pensamiento
https://filco.es/jeremy-bentham-la-felicidad-para-el-mayor-numero/
https://filosofiaenimagenes.com/2024/03/04/john-rawls-liberalismo-politico/
https://archivo.prensa-latina.cu/2022/01/10/onu-lanza-conversaciones-indirectas-para-destrabar-crisis-sudanesa
https://archivo.prensa-latina.cu/2022/01/10/onu-lanza-conversaciones-indirectas-para-destrabar-crisis-sudanesa


 

Recomendaciones Finales  
● Creemos que es importante leer cuidadosamente la guía, ya que propicia un vistazo 

general muy útil para el debate.  
● Los temas son muy teóricos, así que les recomendamos aprender en profundidad las 

teorías con las cuales cada personaje se identifica.  
● Investiguen críticas que se han hecho al trabajo de su personaje y también investigue 

cómo estos mismos han respondido a estas críticas.  
● Usen fuentes académicas y con credenciales confiables.  
● Usen responsablemente la inteligencia artificial (pueden usar NotebookLM para 

sintetizar textos densos y complicados).  
● Siempre mantengan el rol de sus personajes y no caigan en alianzas sin sentido.  
● Aprendan bien las principales ramas filosóficas, para de esta forma entender a grandes 

rasgos qué personajes piensan similar a ti.  
● Sugerencias para fortalecer las habilidades de oratoria, liderazgo y diplomacia.  
● Intenten siempre salir sin el computador, leer lo más poco posible y desde un cuaderno 

hace ver su oratoria mucho más fuerte y les da más libertad para moverse en el espacio.  
● Demuestren su liderazgo a través de su conocimiento  

 

Delegados, aprecien esta oportunidad para mostrar su creatividad y conocimiento, este es el 
comité donde se muestra la capacidad de debate más pura, no tienen procedimientos 
parlamentarios que inhiban su habla y tampoco ideas rígidas que a fin de cuentas b uscan un 
mismo fin. En CLM van a crecer como nunca lo han hecho, estamos seguros.  


